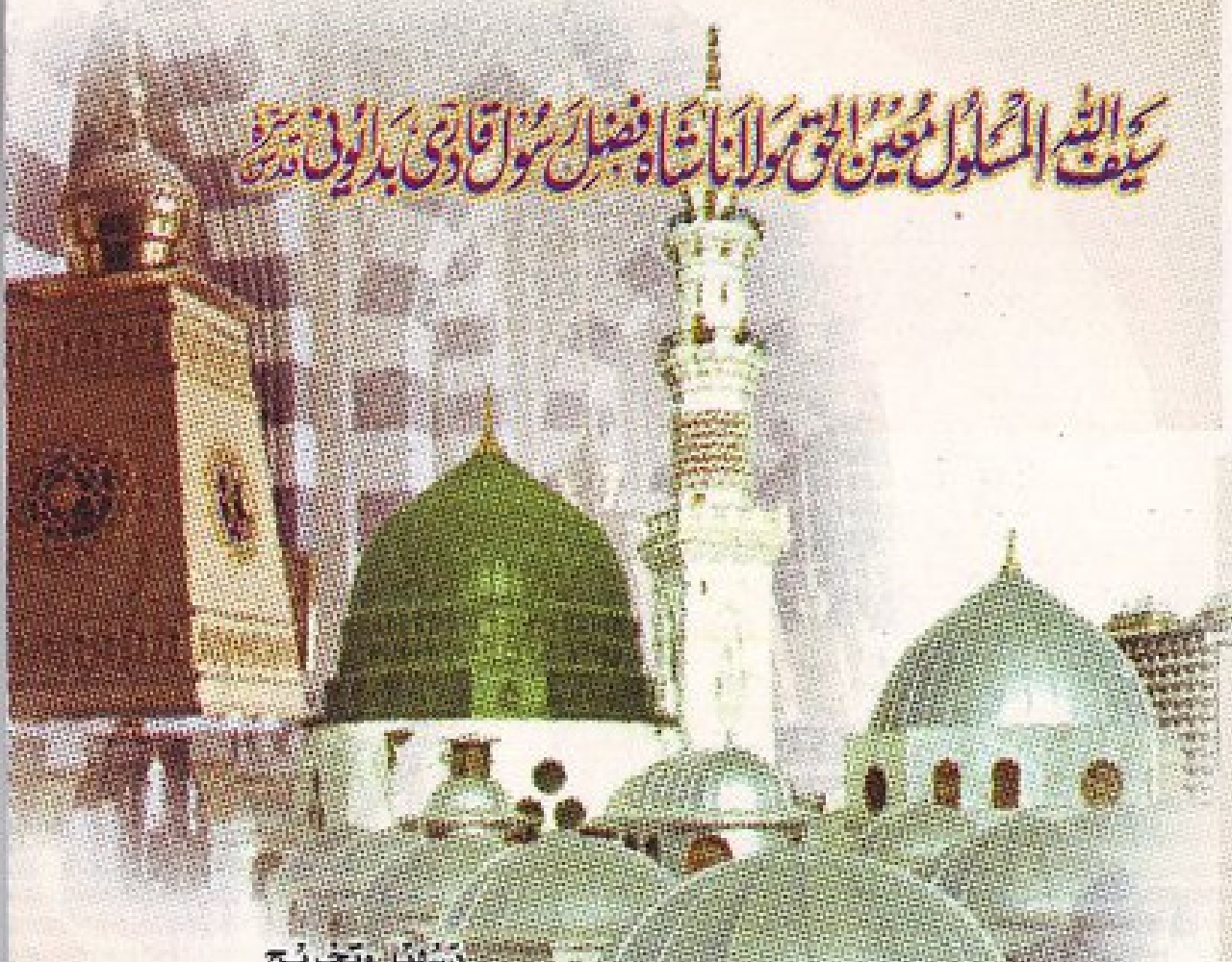


# بَعْدِ الْمُسْكَنِ

کتاب و مذکوہ کی روشنی میں

سیف الشیخ اللہ علیہ الرحمۃ والیاذنا بہ فضیلۃ رسول قادری بدانوں مدد



تَهْذِيْب و تَعْرِيْج

مَوْلَانَا الرَّشِيدُ الرَّحِيمُ مُحَمَّدُ عَاصِمُ قَادِرِي

ناشر:

تاج الفجر لکیدھی بدانوں

# **فوز المؤمنين بشفاعة الشافعيين**

## حرف آغاز

زیرنظر رسالہ آج سے لگ بھگ ۱۶۰ رسال قبل تالیف کیا گیا تھا۔ مصنف نے شاہ اسماعیل دہلوی صاحب کی کتاب ”تقویت الایمان“ کے تقیدی جائزے کا جو سلسلہ شروع کیا تھا یہ رسالہ اسی سلسلہ کی ایک اہم کڑی ہے۔

رسالہ کا پورا نام ”فوز المؤمنين بشفاعة الشافعین“ ہے، یہ رسالہ ۱۲۶۸ھ میں تالیف کیا گیا تھا۔

شاہ اسماعیل دہلوی نے ”تقویت الایمان“ میں دوسرے مسائل کے ساتھ شفاعت کے مسئلہ پر بھی بحث کی ہے، انہوں نے شفاعت کی تین قسمیں کی ہیں۔ شفاعت بالوجاهت، شفاعت باحتجت اور شفاعت بالاذن، ان میں شاہ صاحب نے اول الذکر و قسموں کا انکار کیا ہے اور صرف تیسرا قسم کو جائز مانا ہے۔ زیرنظر کتاب میں مصنف نے پہلے شفاعت کے سلسلہ میں اہل سنت کے موقف کو کتاب و سنت سے ثابت کیا ہے اور اس کے بعد شفاعت کے متعلق ”تقویت الایمان“ کی پوری بحث کا تقیدی جائزہ لیا ہے۔ شاہ صاحب کے بعض حامیوں نے شفاعت کے مسئلہ میں ان کا دفاع کرتے ہوئے ”تبیہ الغافلین“ کے نام سے ایک کتاب شائع کی تھی، فوز المؤمنین کے مصنف نے آخر میں اس کا بھی تقیدی محاسبہ کیا ہے۔ پوری کتاب مصنف کی تحقیقی گہرائی، وسعت مطالعہ اور تقیدی بصیرت کا منہ بولتا ثبوت ہے۔

ہماری معلومات کی حد تک یہ رسالہ سب سے پہلی مرتبہ ۱۲۶۸ھ میں مطبع مفید الخلاق، دہلی سے شائع ہوا، پھر اس کے بعد ۱۳۱۰ھ میں مطبع احمدی سے اس کا دوسرا ایڈیشن شائع ہوا، پھر حضرت مفتی عبدالحکیم نوری مصباحی نے ۱۳۱۹ھ / ۱۹۹۸ء میں اس کی تسہیل کی جو ماہنامہ مظہر حق بدایوں میں (اپریل ۱۹۹۸ء تا اکتوبر ۱۹۹۸ء) قسط وار شائع ہوئی۔

پھر راقم الحروف کی تسہیل، ترتیب اور تحریج کے ساتھ یہ رسالہ چوتھی مرتبہ تاج الغول اکیڈمی بدایوں نے ۲۰۰۸ء میں شائع کیا۔

رسالے کی تسہیل و تحریج کے سلسلہ میں چند امور قابل توجہ ہیں:

۱۔ یہ رسالہ چونکہ آج سے لگ بھگ ڈیڑھ صدی پہلے لکھا گیا تھا، لہذا آج کے ایک عام اردو دال قاری کے لیے اس کا سمجھنا دشوار تھا چنانچہ اس کی تسہیل ناگزیر ہوئی اور ضرورت محسوس ہوئی کہ اس کو ایسی زبان میں کر دیا جائے جس سے عام طور پر لوگ فائدہ اٹھا سکیں۔ تسہیل کے وقت یہ کوشش کی گئی ہے کہ کتاب کی زبان کو اس طرح آسان کیا جائے کہ مصنف کے الفاظ اور ان کا اسلوب کسی نہ کسی حد تک برقرار رہے۔ لیکن بعض ایسے مقامات بھی آئے جہاں اس احتیاط کا دامن ہاتھ سے چھوٹ گیا ہے۔ لیکن یہ ”جری بے احتیاطی“، صرف الفاظ کے انتخاب اور مصنف کے مفہوم کی تعبیر کی حد تک ہے۔ ورنہ حتی الامکان معنوی اعتبار سے کتاب میں کسی بھی قسم کے حذف و اضافہ سے کامل پرہیز کیا گیا ہے۔ جہاں کہیں پیچیدہ علمی اصطلاحات اور فقہ و حدیث کے اصول و ضوابط کی اصطلاحی تعبیرات استعمال ہوئی ہیں، ایسے مقامات تسہیل کے باوجود تشریع طلب ہیں، لہذا ایسے مقامات پر عبارتوں میں زیادہ چھیڑ چھاڑ کی بجائے حاشیہ میں حسب ضرورت وضاحت کر دی گئی ہے۔

۲۔ احادیث مبارکہ اور علماء کی عبارتوں کے سلسلہ میں مصنف نے اکثر جگہ صرف ان کا ترجمہ لکھنے پر اکتفا کیا تھا، تحریج کے دوران اصل کتب کی طرف رجوع کر کے عربی یا فارسی عبارتوں کو بھی درج کر دیا گیا ہے۔ عموماً مصنف نے قرآنی آیات درج کرنے کے بعد ان کا ترجمہ ذکر نہیں کیا تھا، ایسے مقامات پر آیات کا ترجمہ حسب موقع کہیں متن میں اور کہیں حاشیہ میں درج کر دیا گیا۔

۳۔ مصنف نے اس رسالے میں بہت سی احادیث سے استدلال کیا ہے، حتی الامکان ان احادیث کے مراجع و مأخذ کی نشاندہی حاشیہ میں کر دی گئی ہے، تجزیع کا اصول یہ ہے کہ احادیث کے مراجع کی نشاندہی کے ساتھ ساتھ صحت و ضعف کے اعتبار سے ان کا حکم بھی بیان کر دیا جائے۔ بہت سے مقامات پر ایسا کر دیا گیا ہے مگر وقت کی کمی کے باعث بہت سے مقامات پر ایسا نہیں ہو سکتا ہم کتاب میں مندرج احادیث کے سلسلہ میں تین باتیں قابل لحاظ ہیں:

(الف) شفاعت کے سلسلہ میں مصنف نے اپنا موقف اور دعویٰ آیات قرآنیہ اور احادیث صحیح سے ثابت کر دیا ہے۔ ان کے استدلال کی اصل بنیاد انھیں آیات قرآنیہ اور احادیث صحیحہ پر قائم ہے۔ اگر کتاب میں کہیں کوئی ضعیف حدیث بھی موجود ہوتا ہے مصنف کی دلیل پر کوئی اثر نہیں پڑے گا کیونکہ ان کی دلیل کی بنیاد ضعیف حدیث پر نہیں ہے بلکہ وہ اپنا موقف احادیث صحیح سے ثابت کر رکھے ہیں۔

(ب) علماء سلف کا یہ طریقہ رہا ہے کہ احادیث صحیح سے اپنے دعوے کو ثابت کرنے کے بعد کبھی بھی مزید تقویت کے لیے کچھ ایسی احادیث بھی ذکر کر دیا کرتے تھے جو صحت کے مطلوبہ معیار پر نہ ہوں اگر اس کتاب میں بھی مصنف نے ایسا کیا ہو تو وہ ایسا کرنے میں انھیں اسلاف کے قرع ہیں۔

(ج) احادیث کی صحت و ضعف کا تعین ایک وسیع موضوع ہے، کسی ایک یا چند متاخرین کے کسی حدیث کو ضعیف قرار دینے سے ضروری نہیں کہ واقعی وہ حدیث ضعیف ہی ہو، ممکن ہے متتابعات و شواہد کی وجہ سے دوسرے علمانے اس حدیث کو مقبول قرار دیا ہو، پھر ضعیف حدیث کے بھی چند مراتب ہیں، ہر ضعیف حدیث ایسی نہیں ہوتی جس کو موضوع، متروک یا مکر قرار دے دیا جائے۔ خفیف درجہ کی ضعیف حدیث کے قابل عمل ہونے یا نہ ہونے کے سلسلہ میں اگرچہ اصولیں کا اختلاف ہے مگر راجح یہی ہے کہ ضعیف حدیث کی کچھ اقسام، کچھ شرائط کے ساتھ بعض معاملات میں قابل عمل اور قابل قبول ہیں۔

۴۔ رسالہ پر ان طرز پر مسلسل مضمون کی شکل میں تھا، جگہ جگہ مختلف عنوانات اصل رسالے میں نہیں ہیں، یہ اس رقم السطور نے قائم کیے ہیں تاکہ رسالے سے استفادہ زیادہ آسان ہو جائے۔

۵۔ رسالے کی پروف رینگ حتی الامکان توجہ سے کی گئی ہے اس کے باوجود کتاب کو کپوزنگ کی غلطیوں سے پاک نہیں کہا جاسکتا۔

میں اپنے ان تمام احباب اور کرم فرماؤں کا شکرگزار ہوں جنہوں نے کسی بھی حیثیت سے اس کتاب کی تیاری میں تعاون کیا۔ جزاهم اللہ تعالیٰ خیرالجزاء۔

اسید الحنف قادری

مدرسہ قادریہ بدالیوں

بسم الله الرحمن الرحيم  
 الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سِيدِ الْمُرْسَلِينَ  
 شَفِيعِ الْمَذْنَبِينَ سَيِّدُنَا مُحَمَّدٌ وَاللّٰهُ وَاصْحَابُهُ اجمعُينَ.

## شفاعت کے متعلق عقیدہ اہل سنت

شفاعت کے بارے میں اہل سنت و جماعت کا عقیدہ یہ ہے کہ گنہگاروں کے حق میں انبیاء و مرسیین (علیہم السلام) اور اللہ کے مقرب بندوں کی شفاعت ثابت ہے اگرچہ وہ گناہ کبیرہ کے مرتبک ہوئے ہوں اور بغیر توبہ کے دنیا سے رخصت ہوئے ہوں، جن لوگوں کی شفاعت کی جائے گی ان کی کئی قسمیں ہیں:

- ۱۔ بعض لوگ بغیر حساب و کتاب شفاعت کے سبب جنت میں داخل ہوں گے۔
- ۲۔ بعض لوگ حساب و کتاب کے بعد دوزخ کے مستحق قرار دیے جائیں گے مگر شفاعت کی وجہ سے دوزخ میں نہیں بھیجے جائیں گے۔
- ۳۔ بعض دوزخ میں بھیج دیے جائیں گے مگر شفاعت کے سبب ان کو دوزخ سے نکال کر جنت میں بھیج دیا جائے گا۔
- ۴۔ شفاعت کے سبب بعض لوگوں کے درجات بلند کر دیے جائیں گے۔

**اہل سنت کا مسلک ہے کہ ”الشفاعة حق“ یعنی شفاعت یقیناً حق ہے (۱) شفاعت**

۱۔ علامہ ابوالبرکات الشافعی اہل سنت کے مسلک کی ترجیحی کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ”الشفاعة ثابتة للرسول والاختيار في حق أهل الكتاب“ (متن عقائد الشافعية صفحہ ۱۲، مطبع قومی کانپور)  
 (ترجمہ: گناہ کبیرہ کے مرتبک کی حق میں رسولوں اور اختیار کی شفاعت ثابت ہے۔)

شافعین کا انکار تو کیا اس میں شک اور توقف کرنا بھی کفر ہے (۲) ”مجالس الابرار“ جو دہبیہ کے نزدیک بھی معتبر کتاب ہے اس میں بھی یہی لکھا ہے (۳) فرقہ معزلہ نے صرف ایک قسم کی شفاعت کا اقرار کیا ہے (۴) اور اہل کیرہ جو بغیر توبہ کے دنیا سے رخصت ہوا ہو اس کی شفاعت کا انکار کیا، لہذا اس انکار کی بنیاد پر معزلہ مذکور شفاعت اور مردود جماعت قرار دیئے گئے، معزلہ (۵)

۲۔ یقین طریقہ فقہا پر ہے، شیخ زین الدین ابن حجیم علیہ الرحمہ بحر الرائق میں فرماتے ہیں: ”لاتتجوز الصلة خلف من ينكرو شفاعة النبي صلى الله عليه وسلم او ينكرو الكرام الكاتبين أو ينكرو الرؤية لأنه كافر“ (بحر الرائق)، کتاب اصولہ، باب الامامة، ج ۱، ص ۳۷۰ ترجمہ: جو شخص حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کا انکار کرے یا کرام کا سین کا انکار کرے یا روایت باری کا انکار کرے اس کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے کیون کہ وہ کافر ہے۔

مصنف علیہ الرحمہ نے اپنی دوسری کتاب ”المعتقد المعتقد“ میں شفاعت کی بحث کے ذیل میں بحر الرائق کی اس عبارت کا حوالہ دیا ہے، اس لئے کہا جاسکتا ہے کہ اس مقام پر بھی مذکور شفاعت کی تکفیر سے تکفیر کلامی نہیں بلکہ تکفیر فقہی مراد ہے، ان دونوں قسم کے حکم کفر میں جو فرق ہے وہ اہل علم سے پوشیدہ نہیں۔

۳۔ ”مجالس الابرار“ دستیاب نہیں ہو سکی، البته مصنف علیہ الرحمہ نے ”المعتقد المعتقد“ میں تحریر فرمایا ہے: ”فی مجالس الابرار الذى هو مستند النجدة ان التوقف في شفاعة الشافعين كفر.“ (”المعتقد المعتقد“، ص ۱۱۷)

ترجمہ: مجالس الابرار جو خبیدیوں کے نزدیک بھی مستند ہے اس میں لکھا ہے کہ شافعین کی شفاعت میں توقف کرنا کفر ہے۔

۴۔ جس کو مصنف نے نمبر چار میں بیان کیا ہے یعنی شفاعت صرف اس معنی میں ہو گی کہ جن لوگوں کو جنت کا حکم ہو چکا ہو گا شفاعت کے ذریعہ صرف ان کے درجات بلند کئے جائیں گے۔

۵۔ یہ ایک گمراہ فرقہ تھا جو دوسری صدی ہجری کے نصف اول میں ظاہر ہوا، اکثر کا خیال ہے کہ اس فرقے کا بانی وصل ابن عطا (متوفی ۱۳۱ھ) تھا۔ یا ایرانی الاصل تھا اور ابتداء حضرت حسن بصری کا شاگرد تھا، بعد میں اس نے حضرت سے اختلاف رائے کر کے ایک جدید فرقہ کی بنیاد ڈالی۔ معزلہ یونانی فلسفہ سے بے حد متاثر ہوئے اور انہوں نے ہر چیز کو عقل کی کسوٹی پر پرکھنے کا طریقہ اپنایا۔ معزلہ کے پانچ بنیادی اصول ہیں: (۱) التوحید (۲) العدل (۳) الوعد والوعيد (۴) المنزلة بين المنزلتين (۵) الامر بالمعروف والنهي عن المنكر ان اصولوں کے تحت ان کے چند عقائد ہیں: قرآن ازلى قدیم نہیں بلکہ حادث اور مخلوق ہے، جو شخص گناہ کیرہ کا مرتب ہو وہ نہ موتمن ہے نکا فر بلکہ دونوں کے درمیان ایک منزل میں ہے۔ انسان اپنے افعال کا خود خالق ہے۔ قیامت میں دیدار الی ممکن نہیں ہے۔ اس کے علاوہ معزلہ عذاب قبر اور میزان وغیرہ کا بھی انکار کرتے ہیں۔ امام عبدالکریم شہرستانی کے مطابق معزلہ ۱۲ اذی فرقوں میں منقسم ہو گئے، جن میں واصلیہ، ہنبلیہ، نظامیہ، اور جبائیہ قبل ذکر ہیں۔ کی صدیاں پہلے معزلہ اپنے تمام ذیلی فرقوں سمیت ناپید ہو گئے۔ البته گز شستہ صدی میں عالم عرب میں جدید انشوروں کا ایک ایسا عقلیت پسند طبق پیدا ہوا جس کے عقائد اگرچہ قدیم معزلہ والے نہیں ہیں بلکہ دین کو سمجھنے کا طریقہ اور منصب استدلال بالکل وہی ہے جو معزلہ کا تھا، اسی لئے اہل علم نے اس طبقہ ”جدید معزلہ“ کا لقب دیا ہے۔ دیکھئے: املل والخل عبدالکریم شہرستانی، ج ۱، ص ۲۲۳ تا ۲۷، مطبع مصطفیٰ البابی الحنفی تاہر ۱۹۸۶ء، تاریخ المذاہب الاسلامیہ: ابو زہرہ، ص ۱۲۲ تا ۱۲۹، دار الفکر العربي تاہر ۱۹۹۶ء۔

کا عقیدہ تھا کہ وہ شخص جس نے گناہ کبیرہ کیا ہوا اور بغیر توبہ کے مرا ہواں کی شفاعت نہیں ہوگی۔ چونکہ فرقہ وہابیہ نے انکار شفاعت کے معاملہ میں فرقہ معتزلہ کی پیروی کی ہے (جیسا کہ ہم آگے چل کر ثابت کریں گے) اور جماعت اہل سنت سے علاحدگی اختیار کی ہے، لہذا ہم یہاں امام فخر الدین رازی کی کتاب تفسیر کبیر کے حوالے سے ان مباحث کا خلاصہ نقل کرتے ہیں جو شفاعت کے سلسلہ میں اہل سنت اور معتزلہ کے درمیان ہوئے ہیں اور اس سلسلہ میں دونوں فریق کے دلائل بھی نقل کریں گے تاکہ کتاب و سنت اور مسلک اہل سنت سے وہابیہ کی مخالفت اور علاحدگی واضح ہو جائے۔

امام رازی فرماتے ہیں:

”اجمعت الأمة على أن محمد صلى الله عليه وسلم شفاعة في الآخرة و حمل على ذلك قوله تعالى عسى أن يعيش ربكم مقاماً محموداً و قوله تعالى ولسوف يعطيك ربكم فترضى ثم اختلفوا بعد ذلك في إن شفاعته عليه السلام لمن تكون؟ ا تكون للمؤمنين المستحقين للثواب أم تكون لأهل الكبار المستحقين للعقاب فذهب المعتزلة إلى أنها للمستحقين لثواب وتأثير الشفاعة في أن تحصل زيادة من المنافع على ما استحقوه وقال أصحابنا تأثيرها في إسقاط العذاب عن المستحقين للعقاب و أما بان يشفع لهم في عرصه القيامة حتى لا يدخلوا النار ودخلوا النار فيشفع لهم حتى يخرجوا منها و يدخلوا الجنة واتفقوا على أنها ليست للكافار“ (۲)

ترجمہ: امت کا اس بات پر اجماع ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لیے آخرت میں شفاعت ثابت ہے، اور اس عقیدہ کے لیے اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان

۶۔ تفسیر کبیر، ج ۱، ص ۵۰۳ و ۵۰۴ مطبوعہ مصر، زیارت ”لاتجزی نفس عن نفس شيئاً ولا يقبل منها شفاعة“ (البقرۃ ۲۸)

ہے ”عسی ان یبعتک رب مقاماً معموداً“ (۷) اور اللہ تعالیٰ کا یہ فرمان ”لسوف یعطیک رب فترضی“ (۸) پھر اس بات میں اختلاف ہوا کہ حضور علیہ السلام کی شفاعت کس کے حق میں ہے؟ کیا شفاعت ایسے مونین کے حق میں ہے جو ثواب کے مستحق ہیں یا وہ ان لوگوں کے حق میں ہے جنہوں نے گناہ کبیرہ کیے ہیں اور عذاب کے مستحق ہیں، معتزلہ کا عقیدہ یہ ہے کہ شفاعت ان لوگوں کے حق میں ہے جو ثواب کے مستحق ہیں، اور ان کے لیے شفاعت کی تائیریہ ہو گی کہ جن نعمتوں کے وہ مستحق ہیں شفاعت کی وجہ سے ان میں اضافہ ہو جائے گا۔ اور ہمارے علماء فرماتے ہیں کہ شفاعت کے اثر سے عذاب کے مستحقوں کے عذاب ساقط کر دیئے جائیں گے یا تو اس طور پر کہ عرصہ قیامت میں ان کی شفاعت ہو گی اور وہ اس کی وجہ سے دوزخ میں داخل نہیں کیے جائیں گے، یا پھر اس طور پر کہ کچھ لوگ دوزخ میں داخل ہو جائیں گے، ان کی شفاعت کی جائے گی جس کی وجہ سے وہ دوزخ سے نکال دیئے جائیں گے۔ ہاں اس بات پر اتفاق ہے کہ اس قسم کی شفاعت کافروں کے حق میں نہیں ہے۔

پھر امام رازی نے معتزلہ کے دلائل نقل کئے ہیں۔ وہ فرماتے ہیں کہ معتزلہ اپنے عقیدے کے ثبوت میں مندرجہ ذیل آیات پیش کرتے ہیں۔

۷۔ الاسراء ۲۹، ترجمہ: یقیناً آپ کارب آپ کو مقام معمود پر فائز فرمائے گا۔

۸۔ الفتح ۵، ترجمہ اور عنقریب آپ کارب آپ کو اتنا عطا فرمائے گا کہ آپ راضی ہو جائیں گے۔

## انکار شفاعت پر معتزلہ کے دلائل

۱۔ ما للظالمين من حميم و لا شفيع يطاع (۹)

ترجمہ: ظالموں کے لئے کوئی دوست نہ ہو گا نہ ایسا سفارشی ہو گا جس کی سفارش مانی جائے۔

۲۔ لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة (۱۰)

ترجمہ: اس دن جس میں نہ تو خرید و فروخت ہو گی اور نہ دوستی ہو گی اور نہ شفاعت ہو گی۔

۳۔ ما للظالمين من انصار (۱۱)

ترجمہ: ظالموں کا کوئی مددگار نہیں۔

۴۔ لا يشفعون إلا لمن ارتضى (۱۲)

ترجمہ: وہ (نیک بندے) شفاعت نہیں کریں گے مگر اس کی جس سے وہ راضی ہو گیا۔

۵۔ ان الفجار لفی جحیم يصلونها يوم الدين و ما هم عنها بغاثین (۱۳)

ترجمہ: یقیناً بدکار لوگ جہنم میں ہوں گے، قیامت کے روز اس میں داخل ہوں گے اور وہ اس سے غائب نہ ہو سکیں گے۔

۶۔ يدبر الأمر ما من شفيع إلا من بعد اذنه (۱۴)

ترجمہ: وہ تدبیر فرماتا ہے، کوئی شفاعت کرنے والا نہیں ہے مگر اس کی اجازت کے بعد۔

۷۔ فما تنفعهم شفاعة الشافعيين (۱۵)

۹۔ الغافر، ۱۰۔ البقرة ۲۵۳

۱۱۔ البقرة ۲۷۰

۱۲۔ الانبياء ۲۸

۱۳۔ يونس ۱۲

۱۸۔ الغافر،

۱۱۔ البقرة

۱۲۔ الانبياء

۱۳۔ الانفال ۱۵، ۱۷

۱۵۔ المدثر

ترجمہ: پس انہیں شفاعت کرنے والوں کی شفاعت فائدہ نہیں پہنچائے گی۔

۸۔ من ذا الذى يشفع عنده إلا باذنه (۱۶)

ترجمہ: کون ہے جو سفارش کر سکے اس کے پاس بغیر اس کے اجازت کے۔

۹۔ لا يتكلمون إلا من اذن له الرحمن (۱۷)

ترجمہ: کوئی نہ بول سکے گا سوائے اس کے جس کو رحمٰن اجازت دے۔

ان آیات کو پیش کر کے معتزلہ کہتے ہیں، ان آیات میں یا تو شفاعت کی نظر ہے یا پھر شفاعت کے لئے ”اذن“ (اجازت) کو ضروری قرار دیا گیا ہے، اور اللہ تعالیٰ نے اصحاب کبائر کی شفاعت کا اذن نہیں دیا، کیوں کہ اگر ان کی شفاعت کا اذن دیا ہوتا تو وہ یا تو عقل کے ذریعہ معلوم ہو گا یا نقل کے ذریعہ، اگر عقل کے ذریعہ معلوم ہو تو اس کا کوئی اعتبار نہیں، کیوں کہ یہ معاملہ امور آخرت کا ہے اور اس میں عقل کو کچھ دخل نہیں اور اگر اصحاب کبائر کے لئے اذن شفاعت کا علم نقل کے ذریعہ ہو تو یا تو وہ احادیث احادیث (۱۸) ہوں گی، یا احادیث متواترہ (۱۹) اگر احادیث احادیث ہوں گی تو ہم کہیں گے کہ عقیدے کے باب میں اخبار احادیث قبل قبول نہیں ہیں، کیونکہ ان سے علم تینی نہیں ہوتا بلکہ علم ظنی حاصل ہوتا ہے۔ اور اگر وہ احادیث احادیث ہوں بلکہ احادیث متواترہ ہوں تو یہ میں تسلیم نہیں ہے، کیوں کہ اگر ایسا ہوتا تو اس کا علم جمہور مسلمین کو ہوتا اور اگر تو اتر سے علم ہوتا تو کوئی اس کا انکار نہیں کرتا، بعض لوگوں کا انکار اس بات کی دلیل ہے کہ اہل کبائر کے حق میں ”اذن“ کا علم متواتر نہیں۔ (۲۰)

۲۵۵- البقرة

۲۷- النباء

۱۸۔ احادیث احادیث احادیث کو کہتے ہیں جو درجہ تواتر کونہ پہنچی ہوں یعنی ان کے سلسلہ سند کے ہر طبقہ میں یا کسی ایک طبقہ میں ایک، دو، تین یا تین سے زائد راوی ہوں (مگر اتنے نہ ہوں جو حد تواتر کو پہنچ جائیں) احادیث احادیث کے اعتبار سے تین قسمیں ہیں۔ (۱) مشہور (۲) عزیز (۳) غریب۔ ایسی احادیث مغلب کافا دہ کرتی ہیں۔

۱۹۔ احادیث متواترہ ایسی حدیثوں کو کہتے ہیں جن کے راوی ہر طبقے میں اتنے زیادہ ہوں کہ ان کا جھوٹ پر اتفاق کرنا محال ہو اور حدیث کا مضمون عقلی یا قیاسی نہ ہو۔ اس کی چند قسمیں ہیں (۱) متواتر اسنادی (۲) متواتر لفظی (۳) متواتر معنوی (۴) متواتر عملی وغیرہ۔ متواتر حدیث علم قطعی یقینی کا افادہ کرتی ہے اور اس کے مضمون کا انکار کفر ہوتا ہے۔

۲۰۔ تفسیر کبیر ح، ج، م ۵۰۵، ۵۰۶

## انکار شفاعت پر احادیث سے دلیل

ان آیات کے علاوہ معتزلہ نے اپنے دعوے کے ثبوت میں چند احادیث بھی پیش کی ہیں۔

**حدیث (۱)**

”عن سهل بن سعد يقول سمعت النبي صلی اللہ علیہ وسلم يقول أنا فرطكم على الحوض من وردته شرب منه و من شرب منه لم يظماً ابداً ليりدن على اقوام اعرفهم ويعرفونني ثم يحال بيني وبينهم قال ابو حازم فسمعني النعمان بن عياش وانا احدثهم هذا فقال هكذا سمعت سهلا فقلت نعم قال وانا اشهد على ابى سعيد الخدري لسمعته يزيد فيه قال انهم مني فيقال إنك لاتدرى ما بدلوا بعدك فأقول سحقاً سحقاً لمن بدل ديني. (۲۱)

**ترجمہ:** سہل بن سعد سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ میں نے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنائے کہ میں حوض کوثر پر تمہارا پیش رو ہوں گا جو حوض کوثر پر آئے گا وہ اس سے پینے گا اور جو اس سے پی لے گا اس کے بعد کبھی اس کو پیاس نہیں لگے گی، کچھ لوگ ایسے میرے پاس آئیں گے جن کو میں پہچانتا ہوں گا اور وہ مجھے پہچانتے ہوں گے، پھر میرے اور ان کے درمیان جدائی واقع ہو جائے گی، ابو حازم نے کہا کہ مجھ سے نعمان بن ابی عیاش نے یہ حدیث سنی تو انہوں نے پوچھا کیا تم نے حضرت سہل سے اسی طرح سنائے ہیں (ابو حازم) نے کہا ہاں، تو انہوں نے کہا میں گواہی دیتا ہوں کہ میں نے حضرت ابو سعید خدري رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو یہی روایت کرتے سناؤہ اس میں یہ اضافہ کرتے ہیں کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ یہ لوگ مجھ میں سے ہیں، پھر کہا جائے گا کہ آپ نہیں جانتے کہ آپ کے بعد ان لوگوں نے (دین

۲۱۔ بخاری کتاب الفتن، باب ماجاء في قول الله تعالى و اتقوا فتنة لاصقين الذين ظلموا منكم خاصة.

میں) کیسی تبدیلیاں کر دی تھیں، تب میں کہوں گا، دوری اور ہلاکت ہے اس شخص کے لئے جس نے میرے بعد (دین) تبدیل کر دیا۔

اس حدیث سے معتزلہ یہ دلیل دیتے ہیں کہ جب بدکاروں اور دین بدلنے والوں کو حضور علیہ السلام حوض کوثر سے دور کر دیں گے تو شفاعت کیا کریں گے۔

### حدیث (۲)

عن جابر بن عبد الله ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قال یا کعب بن عجرة اعیذك بالله من امارة السفهاء انها ستكون امراء من دخل عليهم فاعانهم على ظلمهم و صدقهم بکذبهم فليس مني و لست منه و لن يرد على الحوض (۲۲) ترجمہ: حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ بنی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ اے کعب بن عجرۃ میں تمہیں اللہ کی پناہ میں لیتا ہوں سفہا (بے وقوف) کی بادشاہت سے، غنقریب ایسے امیر (بادشاہ) ہوں گے کہ جوان کے پاس جائے گا تو ان کے ظلم پر ان کی اعانت کرے گا، اور ان کے جھوٹ کی تصدیق کرے گا، ایسا شخص نہ مجھ میں سے ہے نہ میں اس سے ہوں اور وہ ہرگز حوض پہنیں آئے گا۔

اس حدیث سے معتزلہ نے یہ نتیجہ نکالا کہ جب ایسا شخص نہ حضور سے ہے نہ حضور اس سے ہیں تو پھر شفاعت کیسے کریں گے، دوسرا بات یہ ہے کہ جب وہ لوگ حوض پر بھی نہیں آسکیں گے تو یہ تو ان کی شفاعت نہ ہونے کی اور قوی دلیل ہے۔

### حدیث (۳)

عن أبي هريرة قال عليه السلام لا ألفين احدكم يجيء يوم القيمة على رقبته بغير له رعاء يقول يا رسول الله اغثني فأقول لا املك لك شيئاً قد أبلغتك (۲۳)

۲۲۔ صحیح ابن حبان: ج ۵، ج ۹، مؤسسة الرسالة، بيروت ۱۹۹۳ء۔

۲۳۔ بخاری، کتاب الجهاد و السیر، باب الغلول، مسلم: کتاب الأمارۃ، باب غلظ تحريم الغلول یا ایک طویل حدیث کا جز ہے، پوری حدیث اور اس پر علماء کا کلام ص.... پر آ رہا ہے۔

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ میں قیامت کے دن تم میں سے کسی کو اس حال میں نہ پاؤں کہ وہ میرے پاس آئے اور اس کی گردن پر اونٹ سوار ہو جو بلبلار ہا ہو، وہ شخص کہیے یا رسول اللہ (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) میری مدد فرمائیے، تو میں کہوں گا کہ میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں نے تمہیں دین پہنچا دیا تھا۔

معزلہ کہتے ہیں کہ یہ حدیث ہمارے دعویٰ کی صریح دلیل ہے، جب حضور کسی چیز کے مالک نہیں ہیں تو پھر شفاعت کے بھی مالک نہیں ہوں گے۔

#### حدیث (۲)

عن أبي هريرة رضي الله تعالى عنه قال عليه السلام ثلاثة أنا خصمهم يوم القيمة ومن كنت خصمه خصمته، رجل اعطى بي ثم غدر و رجل باع حرا فأكل ثمنه، و رجل استأجر اجيرًا فاستوفى منه ولم يوفه أجرته •

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ سے مردی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا کہ تین شخص ہیں کہ قیامت کے دن میں ان کا مقابلہ ہوں گا، اور جس کا میں مقابلہ ہوں گا اس پر غالب آؤں گا، ایک وہ شخص جس نے وعدہ کیا اور پھر دھوکا دیا، دوسرا وہ جس نے آزاد کو نجح کر اس کی قیمت کھائی، تیسرا وہ جس نے کسی کو مزدور رکھا اس سے مزدوری کرائی اور اس کو اس اس کی اجرت پوری نہیں دی۔

معزلہ کہتے ہیں کہ یہ حدیث بھی لنگی شفاعت کی دلیل ہے کہ جب حضور علیہ السلام ایسے لوگوں کے مقابلہ ہوں گے تو بھلا شفاعت کیا کریں گے۔

امام رازی نے معزلہ کے ان دلائل کو نقل کرنے کے بعد ترتیب واران کا رد فرمایا ہے اس کا خلاصہ ہدیہ ناظرین ہے۔

## معزز لہ کے دلائل کا رد

معزز لہ کی پیش کردہ پہلی آیت کے بارے میں ہم کہیں گے کہ یہاں ”ظالمین“ سے کفار مراد ہیں یعنی کافروں کا کوئی دوست اور سفارشی نہیں ہوگا۔ دوسری آیت میں شفاعت کی عام نفی ہے چونکہ شفاعت کے ثبوت میں بھی دلائل موجود ہیں، لہذا اس عام کی تخصیص واجب ہے۔ آیت میں فرمایا کہ ظالموں کا کوئی مددگار نہیں ہوگا اس آیت میں عموم کا سلب ہے، اور سلب عموم عموم سلب کا افادہ نہیں کرتا۔ چوتھی آیت میں فرمایا کہ وہ شفاعت نہیں کریں گے مگر اس کی جس سے وہ راضی ہو گیا۔ اس کے جواب میں کہا گیا کہ مرتبہ کبیرہ سے اگرچہ اس کے فتنہ کی وجہ سے اللہ راضی نہیں ہے مگر اس کے ایمان و توحید کی وجہ سے اللہ اس سے راضی ہے۔ اور پھر یہ بھی کہا جائے گا کہ آیت کا مطلب نہیں ہے کہ اس کی شفاعت کی جائے گی جس کے اعمال سے اللہ راضی ہو گا بلکہ مطلب یہ ہو سکتا ہے کہ اس کی شفاعت کی جائے گی کہ جس کے حق میں شفاعت کئے جانے سے اللہ راضی ہے اور یہ بات پایہ ثبوت کو پہنچ گئی ہے کہ مرتبہ کبیرہ کے حق میں شفاعت کئے جانے سے اللہ راضی ہے۔ پانچویں آیت میں ”نجار“ سے مراد مونین نہیں بلکہ کفار ہیں اور ان کے حق شفاعت نہ ہونے کے ہم بھی قائل ہیں، آیت نمبر ۲، ۸، ۹ میں جو شفاعت کو ”اذن“ (اجازت) کے ساتھ خاص کیا گیا ہے جن کے بارے میں معزز لہ نے کہا کہ اذن کا پایا جانا ثابت نہیں ہے تو ہمیں معزز لہ کا یہ دعویٰ تسلیم نہیں اذن کے پائے جانے اور متحقق ہونے کے دلائل ہم آگے دیں گے۔ رہی آیت نمبرے کہ انھیں شفاعت کرنے والوں کی شفاعت فائدہ نہیں پہنچائے گی تو یہاں بھی کفار مراد ہیں کہ ان کی شفاعت نہ ہونے کے ہم بھی قائل ہیں، لہذا یہ آیت ہمارے خلاف جحت نہیں بن سکتی۔

اور وہ احادیث جو معتزلہ انکار شفاعت کی دلیل کے طور پر لائے ہیں وہ بھی ہمارے خلاف نہیں ہیں کیونکہ ان میں قیامت کے بعض مخصوص مقامات پر بعض مخصوص افراد کے لئے شفاعت کی نفی کی گئی ہے۔ لہذا یعنی ان خاص افراد تک ہی محدود رہے گی اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ تمام مرتبین کبیرہ کی شفاعت کی نفی کی جا رہی ہو۔ (۲۳)

امام رازی فرماتے ہیں:

”وَإِمَّا الْأَهَادِيْثُ فَهِيَ دَالَّةٌ عَلَى أَنَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَشْفَعُ لِبَعْضِ النَّاسِ وَلَا يَشْفَعُ فِي بَعْضِ مَوَاطِنِ الْقِيَامَةِ وَذَلِكَ لَا يَدْلِي عَلَى أَنَّهُ لَا يَشْفَعُ لَأَحَدٍ بَلْتَهْتَهُ مِنْ أَصْحَابِ الْكَبَائِرِ وَلَا أَنَّهُ يَمْتَنَعُ فِي جَمِيعِ الْمَوَاطِنِ وَالَّذِي نَحْقَقْهُ أَنَّهُ تَعَالَى بَيْنَ أَنْ أَحَدًا مِنَ الشَّافِعِينَ لَا يَشْفَعُ إِلَّا بِأَذْنِ اللَّهِ فَلَعْلَ الرَّسُولَ لَمْ يَكُنْ مَاذُونًا فِي بَعْضِ الْمَوَاضِعِ وَبَعْضِ الْأَوْقَاتِ فَلَا يَشْفَعُ فِي ذَلِكَ الْمَكَانَ وَلَا فِي ذَلِكَ الزَّمَانِ ثُمَّ يَصِيرُ مَاذُونًا فِي مَوْقِعٍ آخَرَ وَفِي وَقْتٍ آخَرَ فَيَشْفَعُ هَنَاكَ وَاللَّهُ أَعْلَمُ۔ (۲۵)

ترجمہ: رہیں وہ احادیث جو معتزلہ دلیل میں لائے ہیں تو وہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ حضور علیہ السلام بعض لوگوں کی قیامت کے بعض مقامات پر شفاعت نہیں فرمائیں گے۔ یہ احادیث اس بات پر دلالت نہیں کرتیں کہ حضور علیہ السلام کسی بھی حال میں کسی بھی گھبگار کی شفاعت نہیں کریں گے اور نہ اس بات پر دلالت کرتی ہیں کہ حضور علیہ السلام کو شفاعت کے لئے ہر ہر مقام پر منع کر دیا گیا ہے۔ تحقیق یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بیان فرمایا ہے کہ شفاعت کرنے والوں میں سے کوئی شخص بغیر اللہ کی اجازت کے شفاعت نہیں کرے گا، تو شاید ممکن ہے کہ حضور علیہ السلام کو بعض مخصوص مقامات اور بعض

۲۳۔ ترجمہ ملخصاء تفسیر بیرج، ج ۱، ص ۵۱۳

۲۴۔ مرجع سابق ج ۱، ص ۵۱۳ و ۵۱۴

خصوص اوقات میں شفاعت کرنے کی اجازت نہ دی گئی ہو۔ لہذا آپ ان  
خصوص مقامات اور اوقات میں شفاعت نہیں کریں گے۔ پھر دوسرے مقام  
اور دوسرے وقت میں آپ کو اجازت مرحمت فرمادی جائے، لہذا آپ  
شفاعت فرمائیں گے۔

معزز لہ کے دلائل کا رد کرنے کے بعد امام رازی نے اہل سنت کے عقیدہ شفاعت پر کتاب  
وسنت سے دلیلیں دی ہیں۔ یہاں ہم اختصاراً ان کا خلاصہ نقل کرتے ہیں۔

## مسئلہ شفاعت پر اہل سنت کے دلائل

### پہلی دلیل

”عن عبد الله بن عمرو بن العاص ان النبي صلی اللہ علیہ وسلم تلا قوله عزوجل فی ابراهیم ”رب انہن اضللن کثیرا من الناس فمن تعنی فإنه مني و من عصانی فإنک غفور رحيم“ و قال عیسیٰ علیہ السلام ”إن تعذبهم فإنهم عبادک و ان تغفر لهم فإنک انت العزیز الحکیم“ فرفع يديه و قال اللہم امتی امتی و بكی فقال اللہ عزوجل يا جبرئیل اذهب الی محمد و ربک اعلم فسئلہ ما یکیک فأتاه جبرئیل علیہ السلام فسألہ فأخبره رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم بما قال و هو اعلم فقال اللہ يا جبرئیل اذهب الی محمد فقل انا سنرضیک فی امتك و لا نسوک“ (۲۶)

ترجمہ: حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاص رضی اللہ تعالیٰ عنہما روایت کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے قرآن کریم کی یہ آیت کریمہ تلاوت فرمائی جس میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا قول ہے وہ فرماتے ہیں (ترجمہ آیت) ”اے میرے رب ان بتوں نے بہت لوگوں کو گمراہ کر دیا تو جس نے میری پیروی کی وہ میرے راستے پر ہے اور جس نے میری نافرمانی کی تو تو بخششے والامہریاں ہے“ پھر حضور نے وہ آیت تلاوت فرمائی جس میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا یہ قول ہے (ترجمہ) ”اے رب اگر تو ان کو عذاب دے تو یہ تیرے بندے ہیں اور اگر تو ان کو بخشن دے تو بے شک تو غالب حکمت والا ہے“ یہ آیتیں تلاوت کر کے حضور علیہ السلام نے اپنے ہاتھ

---

۲۶۔ صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب دعاء النبي صلی اللہ علیہ وسلم لأمته و بکائه شفقة علیہم.

(دعا کے لئے) بلند فرمائے اور دعا کی۔ اے اللہ! میری امت اور پھر آپ پر گریہ طاری ہو گیا، اللہ تعالیٰ نے جبریل علیہ السلام سے فرمایا اے جبریل محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے پاس جاؤ اور ان سے رونے کا سبب پوچھو حالانکہ تیرا رب زیادہ جانے والا ہے، حکم کے مطابق جبریل علیہ السلام حضور کے پاس آئے اور ان سے دریافت کیا، اور حضور علیہ السلام سے معلوم کر کے اللہ کو بتایا حالانکہ اللہ زیادہ جانے والا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے جبریل سے فرمایا محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے پاس جاؤ اور ان سے کہہ دو کہ آپ کی امت (کی بخشش) کے معاملہ میں ہم آپ کو راضی کر لیں گے اور آپ کو نجید نہیں کریں گے۔  
یہ حدیث پاک شفاعت کے باب میں بہت قوی دلیل کا درجہ رکھتی ہے۔

### دوسری دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”لَا يَمْلِكُونَ الشُّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا“ (۲۷)

ترجمہ: وہ شفاعت کے مالک نہیں ہوں گے جبکہ جنہوں نے اللہ کے پاس کوئی عہد و قرار کیا ہوگا۔

امام رازی فرماتے ہیں:

”أَنَّ الْمُجْرِمِينَ لَا يَسْتَحْقُونَ أَنْ يُشْفَعُوا لَهُمْ غَيْرُهُمْ إِلَّا إِذَا كَانُوا قَدْ اتَّخَذُوا عِنْدَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا فَكُلُّ مَنْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ وَجْبَ دُخُولِهِ فِيهِ وَصَاحِبُ الْكَبِيرَةِ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ عَهْدًا وَهُوَ التَّوْحِيدُ وَالْإِسْلَامُ فَوْجِبَ أَنْ يَكُونَ دَاخِلًا تَحْتَهُ“ (۲۸)

ترجمہ: بے شک مجرمین اس بات کے مستحق نہیں ہیں کہ دوسرا ان کے لئے شفاعت کرے ہاں صرف وہ مستحق ہیں جنہوں نے اللہ سے عہد و قرار کیا ہے۔  
اب جس کسی نے بھی عہد و قرار کیا ہوگا اس کا اس اتحاق شفاعت میں داخل

ہونا ضروری ہے۔ اور صاحب کبیرہ نے اللہ تعالیٰ سے تو حید اور اسلام کا عہد کیا ہے، لہذا اس کا بھی اس استحقاق شفاعت میں داخل ہونا ضروری ہے۔

### تیسرا دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”لَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنْ أُرْتَضَى“ (۲۹)  
ترجمہ: وہ شفاعت نہیں کریں گے مگر صرف اس کی جس کو اللہ پسند فرمائے۔  
اس پر امام رازی فرماتے ہیں:

”وَجْهُ الْإِسْتِدْلَالِ بِهِ أَنَّ صَاحِبَ الْكَبِيرَةِ مُرْتَضَىٰ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَىٰ وَ  
كُلُّ مَنْ كَانَ مُرْتَضَىٰ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَىٰ وَجَبَ أَنْ يَكُونَ مِنْ أَهْلِ  
الشَّفَاعَةِ وَأَنَّمَا قَلَنَا أَنَّ صَاحِبَ الْكَبِيرَةِ مُرْتَضَىٰ عِنْدَ اللَّهِ تَعَالَىٰ  
لِأَنَّهُ مُرْتَضَىٰ عِنْدَ اللَّهِ بِحَسْبِ إِيمَانِهِ وَتَوْحِيدِهِ“ (۳۰)

ترجمہ: اس آیت سے اس طور پر دلیل دی جاتی ہے کہ صاحب کبیرہ اللہ کے  
نزدیک مرتضی (پسندیدہ) ہے اور جو کوئی بھی اللہ کا مرتضی ہو گا وہ یقیناً شفاعت کا  
مستحق ہو گا (اس آیت کی روشنی میں) اور ہم نے یہ جو کہا کہ صاحب کبیرہ  
پسندیدہ ہے تو اس کا مطلب یہ ہے کہ وہ اپنے ایمان اور اقرار توحید کی بنیاد پر  
پسندیدہ ہے۔

### چوتھی دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعةُ الشَّافِعِينَ“ (۳۱)  
ترجمہ: اور ان کو شفاعت کرنے والوں کی شفاعت فائدہ نہیں دے گی۔  
چیچھے ذکر کیا گیا کہ یہ کفار کے حق میں ہے یعنی کفار کو شفاعت کرنے والوں کی شفاعت  
فائده نہیں دے گی، جب فائدہ نہ دینے کی تخصیص کفار کے ساتھ کر دی اس سے لازم آیا کہ  
مؤمنین کو شافعین کی شفاعت ضرور فائدہ دے گی۔

۲۹۔ الانیاء

۳۰۔ تفسیر کبیر ج ۱، ص ۵۰۸

۳۱۔ المدثر

### پانچویں دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”فاستغفر لذنبک و للمؤمنین و المؤمنات“ (۳۲)

ترجمہ: اور دعا مانگا کریں کہ اللہ آپ کو گناہ سے محفوظ رکھے نیز مغفرت طلب کریں مومن مردوں اور عورتوں کے لئے (۳۳)

امام رازی فرماتے ہیں:

”انہ تعالیٰ امر محمدًا بان يستغفر لکل المؤمنین والمؤمنات و قد بینا فی تفسیر قوله تعالیٰ الذین یؤمّنون بالغیب ان صاحب الكبيرة مؤمن و اذا كان كذلك ثبت ان محمدًا صلی الله تعالیٰ عليه وسلم استغفر لهم و اذا كان كذلك ثبت ان الله تعالیٰ قد غفر لهم إلا لكان الله تعالیٰ قد امره بالدعاء ليرد دعائه فيصیر ذلك محض التحقيق و الايذاء وهو غير لائق بالله تعالیٰ ولا بمحمد صلی الله تعالیٰ عليه وسلم فدل على ان الله تعالیٰ لما امر محمدًا بالاستغفار لکل العصاة فقد استجاب دعائے و ذلك إنما يتم لو غفر لهم و لا معنى الشفاعة الا هذا“ (۳۴)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ السلام کو حکم فرمایا ہے کہ وہ تمام مؤمنین و مؤمنات کے لئے مغفرت طلب کریں، اور ہم نے آیت کریمہ ”الذین یؤمّنون بالغیب“ کی تفسیر میں ذکر کیا تھا کہ مرتكب کبیرہ بھی مومن ہے۔ جب یہ بات طے ہو گئی کہ مرتكب کبیرہ بھی مومن ہے تو ثابت ہوا کہ حضور علیہ السلام نے ان کے لئے (یعنی صاحب کبیرہ کے لئے) بھی مغفرت طلب کی ہو گئی، جب یہ بات طے ہو گئی تو ثابت ہوا کہ اللہ ان کی مغفرت ضرور فرمائے

۱۹۔ محر: ۳۲

۳۳۔ یہ ترجمہ یہ محمد کرم شاہ از ہری صاحب کے ترجمہ قرآن ”ضیاء القرآن“ سے ماخوذ ہے۔

۳۴۔ تفسیر کبیر حج ا، ص ۵۰۹

گا۔ اگر ایسا نہ ہو نو لازم آئے گا کہ اللہ نے حضور علیہ السلام کو اس لئے دعا کا حکم دیا کہ وہ ان کی دعا کو رد کر دے۔ یہ تو محض تحقیر اور ایذ ادینا ہوا، اور یہ بات نہ تو اللہ تعالیٰ کی شان کے لائق ہے اور نہ ہی یہ حضور کے مرتبہ (محبوبیت) کے لائق ہے، لہذا ثابت ہوا کہ جب اللہ تعالیٰ نے حضور علیہ السلام کو دعا کرنے کا حکم دیا ہے تو وہ ان کی دعا قبول بھی فرمائے گا، اور یہ اسی وقت ہو گا جب اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت فرمادے۔ شفاعت کا اس کے علاوہ اور کیا معنی ہے۔

### چھٹی دلیل

اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ”وَ لَوْ أَنْهُمْ أَذْظَلَمُوا إِنفَسِهِمْ جَاءَ وَكَفَاستَغْفِرُوا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمُ الرَّسُولُ لَوْجَدُوا اللَّهُ تَوَابًا رَحِيمًا“ (۳۵)

ترجمہ: اگر یہ لوگ اپنی جانوں پر ظلم کر بیٹھیں تو آپ کے پاس حاضر ہوتے اور اللہ سے مغفرت طلب کرتے، اور رسول بھی ان کے لئے دعائے مغفرت کریں تو وہ ضرور اللہ کو بہت توبہ قبول کرنے والا اور نہایت رحم کرنے والا پاتے۔

امام رازی فرماتے ہیں:

”الآلية تدل على ان الرسول متى استغفر للعصاة والظالمين فإن  
الله يغفر لهم وهذا يدل على ان شفاعة الرسول في حق اهل  
الكبائر مقبولة في الدنيا فوجب ان تكون مقبولة في الآخرة لانه  
لا قائل بالفرق“ (۳۶)

ترجمہ: یہ آیت اس بات پر دلالت کرتی ہے کہ رسول علیہ السلام جب کہنگاروں کے لئے دعائے مغفرت کرتے ہیں تو اللہ ان کو بخش دیتا ہے۔ یہ اس پر دلالت کرتا ہے کہ حضور کی شفاعت دنیا میں اہل کبائر کے حق میں مقبول ہے تو ضروری ہے کہ ان کی شفاعت اہل کبائر کے حق میں آخرت میں بھی مقبول ہو، کیوں کہ

۳۵۔ النساء ۶۲

۳۶۔ تفسیر بیبری، ج ۱، ص ۵۰۹

ان دونوں حالتوں کے درمیان فرق کا کوئی قائل نہیں ہے۔  
 شفاعت کے سلسلہ میں یہ چند آیات تھیں، شفاعت کے ثبوت پر بے شمار احادیث موجود ہیں۔ امام رازی نے اس سلسلہ میں تین احادیث ذکر کی ہیں۔ فی الحال یہاں دو ذکر کی جاتی ہیں۔

**پہلی حدیث**  
 حضرت انس بن مالک سے مردی ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا: ”شفاعتی لاهل الكبار من امتی“ (۳۷)  
 ترجمہ: میری شفاعت میری امت کے گنہگاروں کے لئے ہے۔

**دوسری حدیث**  
 حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے مردی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:  
 ”لکل نبی دعوة مستجابة فتعجل کل نبی دعوته و انى اختبأت  
 دعوتى شفاعة لأمتى إلى يوم القيمة فھى نائلة ان شاء الله من  
 مات من امتى لا يشرک بالله شيئاً“ (۳۸)

ترجمہ: ہر نبی کے لئے ایک قبول ہونے والی دعا ہے۔ تمام انبیا نے وہ دعا مانگنے میں جلدی کی (یعنی وہ ما نگ چکے) لیکن میں نے اپنی اس دعا کو بروز قیامت اپنی امت کے لئے اٹھا کر کھا ہے، میری امت میں سے ہر وہ شخص میری

- ۳۷۔ الف: سنن ابی داؤد، کتاب السنۃ، باب فی شفاعة  
 ب: جامع الترمذی، کتاب صفة الرقائق، باب ماجاء فی الشفاعة  
 امام ترمذی نے فرمایا یہ حدیث ”حسن صحیح غریب“ ہے۔  
 ج: سنن ابن ماجہ: کتاب الزہر، باب ذکر الشفاعة  
 د: مسنداً لمحمد بن خبل، ج ۳، ص ۲۱۳ مؤسسة فخر طبة قاهرہ
- ۳۸۔ الف: بخاری: کتاب الدعوة، باب لکل نبی دعوة مستجابة  
 ب: مسلم: کتاب الایمان، باب اختباء النبی صلی اللہ علیہ وسلم دعوة الشفاعة لأمتہ  
 ج: ترمذی، کتاب الدعوات، باب فضل لا حول ولا قوہ إلا باللہ  
 د: ابن ماجہ: کتاب الزهد، باب ذکر الشفاعة

شفاعت پائے گا جو اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہیں کرتا ہوگا۔  
 یہ حدیث صراحتاً دلالت کر رہی ہے کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت ہر اس شخص کو  
 فائدہ پہنچائے گی جو آپ کی امت میں سے بغیر شرک کے فوت ہوگا۔  
 امام رازی فرماتے ہیں:

”کل واحد من هذه الاخبار و ان كان مرويا بالآحاد إلا انها  
 كثيرة جداً و بينها قدر مشترك واحد وهو خروج اهل العقاب  
 من النار بسبب الشفاعة فيصير هذا المعنى مرويا على سبيل  
 التواتر فيكون حجة“ (۳۹)

ترجمہ: اس قسم کی تمام احادیث اگرچہ اخبار احادیث ہیں لیکن بہت کثیر ہیں، اور ان  
 سب کے درمیان ایک قدر مشترک ہے اور وہ شفاعت کے سبب اہل عقاب کا  
 دوزخ سے نکلا ہے تو یہ معنی گویا متواتر ہو گیا، اور جب متواتر ہو گیا تو (باب  
 عقائد میں) جھٹ ہے۔ (۴۰)

آیت کریمہ ”من ذا الذی یشفع عنده إلٰا بِإِذْنِه“ (۷۱) کے تحت امام رازی فرماتے  
 ہیں۔

- ۳۹۔ تفسیر کبیر ج ۱، ص ۵۱۲، ۵۱۳  
 ۴۰۔ علام سعد الدین القیازی فرماتے ہیں: قوله صلی الله علیہ وسلم شفاعتی لأهل الكبائر من امتی  
 وهو مشهور بل الاحدیث فی باب الشفاعة متواترة المعنی. (شرح العقائد النسفية ص ۸۷، کتب  
 خانہ رشیدیہ، دہلی)  
 ترجمہ: حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمान ”شفاعتی لاهل الكبائر من امتی“ یہ حدیث مشہور ہے بلکہ شفاعت کے  
 باب میں احادیث متواتر الحقیقتی ہیں۔  
 مصنف علیہ الرحمہ اپنی دوسری کتاب المعتقد المنشد میں فرماتے ہیں:  
 قد روی عنہ صلی الله علیہ وسلم فی الصحاح و الحسان اخبار بالفاظ مختلفہ بحیث لو جمعت  
 احادیثاً لبخت حد التواتر فی اثبات الشفاعة، (المعتقد المنشد، ص ۱۱، مطبع اہل سنت، پشاور ۱۳۲۱ھ)  
 ترجمہ: حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے (باب شفاعت میں) صحیح اور حسن احادیث مختلف الفاظ میں کثرت سے مروی  
 ہیں اگر ان کا مفہوم جمع کیا جائے تو شفاعت کے اثبات میں حد ذات کو پہنچ جائیں گی۔  
 ۴۱۔ البقرہ ۲۵۵: ترجمہ: اللہ کے اذن کے بغیر کون شفاعت کرے گا۔

اور کوئی اس کے آگے شفاعت نہیں کرے گا مگر اس کی اجازت سے۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ تشرکین مکہ اللہ تعالیٰ کے حضور بتوں کی شفاعت کا عقیدہ رکھتے تھے، تو اللہ نے ان کا رد فرمایا کہ صرف اس کی شفاعت کام آئے گی جس کو اللہ شفاعت کا حکم اور اس کا اذن دے گا۔ (۲۲)

پھر امام رازی نے قفال کا قول نقل کیا ہے کہ اللہ تعالیٰ صرف فرمان بردار کی شفاعت کا اذن دے گا، اس کے بعد امام رازی نے قفال پر طعن کیا ہے کہ وہ معزز لہ کا مذہب نقل کرنے میں بڑا مبالغہ کیا کرتے تھے اور قفال کا یہ کہنا کہ صرف فرمان برداروں کی شفاعت کا اذن دے گا یہ اہل سنت کا مذہب نہیں بلکہ یہ تو معزز لہ کا مذہب ہے۔

یہ شفاعت کے بارے میں اہل سنت کے مذہب کا خلاصہ تھا جو ہم نے امام رازی کی تفسیر کبیر سے نقل کیا۔

## شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی اور مسئلہ شفاعت

شفاعت کے سلسلہ میں شاہ اسماعیل دہلوی کے استاذ اور پچھا (سراج الہند) حضرت شاہ عبد العزیز محدث دہلوی اپنی تفسیر فتح العزیز میں آیت کریمہ ”اتقوا یوما لا تجزی نفس عن نفس شيئاً و لا یقبل منها شفاعة“ (۲۳) کے تحت فرماتے ہیں:

”کوئی نفس اگر چہ کتنا ہی شاکر اور مقرب کیوں نہ ہو وہ کسی دوسرے نفس کی طرف سے جس نے کفر کیا ہو کچھ ادھنیں کرے گا۔ اگرچہ وہ اس کا بیٹا ہی کیوں نہ ہو اور نہ نفس مقرب کی شفاعت کافر کے حق میں قبول کی جائے گی۔ معتزلہ اس آیت کو نفی شفاعت کی دلیل بناتے ہیں اور کہتے ہیں کہ قیامت کے دن شفاعت نہ ہوگی، لیکن وہ یہ نہیں سمجھتے کہ اس آیت کریمہ میں کافروں سے شفاعت کی نفی کی گئی ہے۔ شفاعت کے وقوع پر بے شمار آیتیں اور احادیث دلالت کرتی ہیں، لہذا یہ آیت کریمہ جس میں شفاعت کی عام نفی ہے اس کی تخصیص ضروری ہے۔ اہل سنت نے نفی شفاعت کو کافروں کے ساتھ خاص کیا ہے اور محمد شین نے بتا تبیان کیا ہے کہ سوائے کافروں کے سب کے حق میں شفاعت کا حکم ہوگا۔ اور اس آیت کریمہ کا یہ معنی (کہ اس میں کافروں کی شفاعت کی نفی ہے) مناسب مقام معلوم ہوتا ہے، کیوں کہ اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کا رد فرمایا ہے جو یہ سمجھتے تھے کہ ہم کافر بھی ہوں گے پھر بھی

۲۳۔ البقرہ: ۲۸۔ اس دن سے جس میں کوئی نفس کسی نفس کی جانب سے کچھ بدلنیں دے گا اور اس سے کوئی شفاعت قبول نہیں کی جائے گی۔

ہمارے بزرگ آخرت کے عذاب سے ہمیں بچالیں گے۔ شفاعت کی حقیقت یہ ہے کہ کامل کا کمال پھیل جائے اور اپنے ناقص پیر و کاروں کو اپنے کمال میں اس طرح سمیٹ لے کہ ان کا ناقص اس کے کمال سے پورا ہو جائے۔ دراصل شفاعت کا مدار دو چیزوں پر ہے، ایک تو یہ کہ نفس کامل کے کمال کا پھیل جانا کہ محض اللہ تعالیٰ کی عنایت سے قیامت کے دن کا وعدہ کیا گیا ہے۔ اسی بسط اور احاطہ وہی کو شریعت میں ”اذن“ سے تعبیر کیا گیا ہے۔ دوسری چیز یہ کہ ناقص لوگوں کا اہل کمال کے تابع ہونا بغیر ایمان اور بغیر صحت عقائد کے مجال ہے۔ اسی لئے کہا گیا ہے کہ کافروں اور منافقوں کی شفاعت نہیں ہے۔ (ترجمہ ملخصاً) (۲۲)

**شَاهِ العَزِيزِ صَاحِبِ آيَتِ كَرِيمَه ”وَالَّذِينَ أَمْنَوْا وَعَمَلُوا الصَّالِحَاتِ اولُكِ اصحابِ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ“ (۲۵)** کے تحت تحریر فرماتے ہیں:

صحیح مذهب ہے صحابہ اور تابعین نے بیان کیا ہے اور اہل سنت و جماعت نے اختیار کیا ہے وہ یہ ہے کہ گناہ کبیرہ والا اگرچہ بغیر توبہ کے مرجائے وہ بخشش کے قابل ہے، نماز جنازہ پڑھنے، اس کے لئے استغفار کرنے اور صدقات اور نکیوں سے اس کی مدد کرنے میں وہ سب مسلمانوں کی طرح ہے۔ اور اس کے حق میں پیغمبر علیہ السلام کی شفاعت اور اللہ کی رحمت کی امید رکھنا چاہیے، بلکہ یقین کرنا چاہیے کہ اللہ تعالیٰ اپنی رحمت بے نہایت سے یا پیغمبر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت سے بعض گناہ کبیرہ والوں کو بخشن دے گا، گو کہ بعض کو عذاب بھی دے گا، مگر جن کو عذاب ہوگا وہ بھی دوزخ میں ہمیشہ نہ رہیں گے کیوں کہ ہمیشہ دوزخ میں رہنا یہ کافروں کے ساتھ خاص ہے۔ (ترجمہ ملخصاً) ایک اور مقام پر ”رِبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولاً“ (۲۶) کی تفسیر میں فرماتے ہیں:

۲۳۔ تفسیر فتح العزیز: از شاہ عبدالعزیز دہلوی، راج، زیر تفسیر آیت مذکور

۲۴۔ البقرۃ ۸۲، ترجمہ: اور جو ایمان لائے اور اچھے کام کیے وہی جنتی ہیں وہ اس جنت میں ہمیشہ رہنے والے ہیں۔

۲۵۔ البقرۃ ۱۲۹، ترجمہ: اے ہمارے رب ان میں ایک بزرگ زیدہ رسول ان ہی میں سے مبعوث فرم۔

حدیث شریف میں آیا ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرماتے ہیں کہ اپنی امت میں سب سے پہلے میں اپنے اہل بیت کی شفاعت کروں گا، پھر بنوہاشم کی، پھر قریش میں سے ان کی جود رجہ بدرجہ مجھ سے قریب ہیں۔  
(ترجمہ ملخصاً)

**فضائل سورہ بقرۃ کے تحت لکھتے ہیں:**

حدیث مشہور میں آیا ہے کہ سورہ بقرۃ اور سورہ آل عمران قیامت کے دن دو بادل یا دوسیاہ سائبان کی صورت میں آئیں گی اور ان کے درمیان ایک چمکتا ہوا خط ہوگا یہ دونوں پرندوں کے غول کی مانند صفات باندھ کر آئیں گی اور اپنے پڑھنے والے کی طرف سے شفاعت میں اصرار اور مجادلہ کریں گی یہاں تک کہ اس کو بہشت میں لے جایا جائے گا۔

اسی طرح شاہ عبدالعزیز صاحب آیت کریمہ ”وَعَهْدُنَا إِلَىٰٓ أَبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ إِنَّا نَهْرَا بَيْتِ لِلطَّائِفَيْنَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرَّكْعَ السَّجُودَ“ (۲۷) کے تحت ابن مردویہ، اصفہانی اور دیلمی سے برداشت جابر بن عبد اللہ نقش کرتے ہیں:

”حضر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ قیامت کے دن کعبہ معظمہ کو فرشتے دہن کی طرح زیب و زینت سے آراستہ کر کے میدان محشر میں لے جائیں گے، راستہ میں جب میری قبر کے قریب سے گزریں گے تو کعبہ بزبان فتح کہے گا السلام علیک یا محمد میں جواب دوں گا و علیک السلام یا بیت اللہ تیرے ساتھ میری امت نے کیا سلوک کیا؟ اور تو ان سے کیا سلوک کرے گا؟ تو کعبہ جواب دے گا اے محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) جو تیری امت میں سے میری زیارت کو آیا میں اس کی کفالت کرتا ہوں اور اس کا شفع ہوں گا، اور جو میری زیارت کو نہیں آیا اس کی آپ کفالت کریں اور اس کے شفع ہوں۔

۷۲۔ البقرۃ، ۱۲۵، ترجمہ: ہم نے ابراہیم اور اسماعیل سے عبدالیک کوہ میرا گھر طوف کرنے والوں، اعتکاف کرنے والوں اور کوئی وجود کرنے والوں کے لئے صاف سفر حاکم۔

## حضرت شاہ رفع الدین دہلوی کا عقیدہ

اسی طرح شفاعت کے سلسلہ میں شاہ مولانا رفع الدین دہلوی (۲۸) تحریر فرماتے ہیں:

”امت آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آجنبات و امت ہر پیغمبر با پیغمبر خود

فراءہم آئندواز شدت ہوں برداہمہ رانظر سوئے آسمان باشد“ (۲۹)

ترجمہ: آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی امت آپ کے ساتھ اور ہر پیغمبر کی

امت اپنے پیغمبر کے ساتھ (میدانِ محشر میں) آئے گی، دلوں پر ہوں اور

دہشت کی شدت سے ہر نظر آسمان کی جانب ہوگی۔

کچھ احوال قیامت کا ذکر کرنے کے بعد تحریر فرماتے ہیں:

بائبل ملہ آخر لاجار شدہ بحضرت آدم علیہ السلام و سیلہ جو کند و پیش ایشان بردندا

گبویند کہ یا ابا البشر شما اید کہ حق تعالیٰ شما را بdest خود آفریدہ و از فرشتگان خود

مسجدہ کنانیدہ و در بہشت خود سا کن گردانیدہ و اسماے ہمہ چیز ہا بیا موت امروز

برائے ما شفاعت کنید کہ ما را ازیں رنج و ہول حق تعالیٰ نجات بخشد، ایشان

۲۸۔ شاہ رفع الدین دہلوی حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے فرزند گرامی ہیں۔ ۱۱۶۳ھ مطابق ۷۷۴ء میں ولادت

ہوئی، والد گرامی کی وفات کے وقت آپ کی عمر صرف ۱۲ سال تھی اپنے بھائی شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی اور ماموں شاہ

محمد عاشق پھلتی وغیرہ سے تحصیل علم کی، اور آخر الذکر سے بیعت ہوئے۔ منقولات کے علاوہ محققہ اور ریاضیات پر بھی

گہری نظر رکھتے تھے، عربی فارسی اردو تینوں زبانوں میں ۳۰ سے زائد کتب یادگار چھوڑیں، شاہ عبدالعزیز کے شعیف

ہونے کے بعد مدرسہ رحیمیہ دہلی کی منڈ صدارت کو زیست بخشی اور خلق کشیر نے آپ سے استفادہ کیا۔ ۱۲۳۳ھ

مطابق ۱۸۱۴ء میں وفات پائی اور اپنے والد ماجد کے پائیتی آسودہ خاک ہوئے۔ دیکھئے: شاہ ولی اللہ اور ان کا خاندان

از حکیم محمود احمد برکاتی، ص ۵۰۸ تا ۱۰۸، مکتبہ جامعہ لندنیہ، دہلی ۱۹۹۲ء

۲۹۔ قیامت نامہ: شاہ رفع الدین دہلوی، ص ۱۲ مطبع انصاری دہلی سنندارد۔

فرمائید کہ حق تعالیٰ برس خشم سست کہ گا ہے چنین نبود و گا ہے چنین نباشد و من تقصیرے کر دہ ام کہ گندم بعد منع آنجنا بخور دہ ام از مو اخذہ آن ترسانم روئے شفاعت ندارم لیکن پیش نوح علیہ السلام بروید کہ اول پیغمبر بود کہ فرستادہ شد۔ (۵۰)

ترجمہ: آخر کار لوگ لاچار ہو کر حضرت آدم علیہ السلام کے پاس آئیں گے اور ان سے عرض کریں گے کہ اے ابو البشر آپ کو حق تعالیٰ نے اپنے دست قدرت سے پیدا فرمایا تھا اور اپنے فرشتوں سے آپ کو سجدہ کروایا تھا اور آپ کو اپنی جنت میں رکھا تھا اور آپ کو تمام چیزوں کے نام سکھائے تھے، آج آپ ہمارے لئے شفاعت کیجیے کہ حق تعالیٰ ہمیں اس تکلیف اور دہشت سے نجات عطا فرمائے۔ حضرت آدم علیہ السلام فرمائیں گے کہ آج حق تعالیٰ ایسے غصب میں ہے کہ نہ اس سے پہلے کبھی ایسا غصب ناک ہوا اور نہ بعد میں کبھی ہو گا، مجھ سے ایک لغوش ہو گئی تھی کہ میں نے اللہ کے منع کرنے کے باوجود گندم کھالیا تھا، میں اب اس کے مو اخذے سے ڈرتا ہوں شفاعت کا یارہ نہیں رکھتا۔ تم لوگ نوح (علیہ السلام) کے پاس جاؤ کہ وہ سب سے پہلے پیغمبر بنا کر بیحیج گئے تھے۔

اسی طرح لوگ دوسرے انبیاء علیہم السلام کے پاس جائیں گے اور ہر نی دوسرے کے پاس بھیج دے گا۔ اس کی تفصیل لکھنے کے بعد شاہ صاحب لکھتے ہیں:

”پس مردم پیش آئی خضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بیانید و گویند کہ یا حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم شما محبوب خدا اید و حق تعالیٰ شمارا در دنیا بمغفرت اول و آخر بشارت دادہ و اگر حق تعالیٰ برخلاف دیگر ازان گو برس خشم و عتاب باشد با شما بیچ پرسش و مو اخذہ نیست و شما خاتم النبیین ہستند اگر شما جواب دہید پیش کر رویم البتہ شما برائے ما در جناب الہی شفاعت کیمید کہ ما را از یہی بلا و ہول نجات بخشد،

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرمایند آرے منم امروز برائے ایں کا ر حق من است امروز برائے شفاعت گری پس آن جناب متوجہ شوند۔<sup>(۵۱)</sup>

ترجمہ: پھر لوگ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس حاضر ہوں گے اور عرض کریں گے حضور والا آپ محبوب خدا ہیں، اور اللہ تعالیٰ نے دنیا ہی میں آپ کو مغفرت اول آخ رکی بشارت دے دی تھی۔ اگر آج حق تعالیٰ دوسرے لوگوں پر غصب و عتاب فرمرا رہا ہے تو آپ سے کوئی پرسش اور مواخذہ نہیں ہے۔ آپ خاتم النبیین ہیں اگر آپ بھی جواب دے دیں گے تو ہم کس کے پاس جائیں گے بہر حال آپ بارگاہ الہی میں ہماری شفاعت کیجیے کہ باری تعالیٰ ہمیں اس بلا اور دہشت سے نجات عطا فرمائے۔ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ارشاد فرمائیں گے ہاں میں آج اس کام کے لئے ہوں اور آج شفاعت کرنا میراث ہے پھر آپ بارگاہ الہی میں متوجہ ہوں گے۔

حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بارگاہ الہی میں سر بسجد ہوں گے۔ شاہ صاحب فرماتے ہیں:

”حق تعالیٰ بفرمایند یا محمد سر خود را بدارو ہرچہ گوئی بشنوں و ہرچہ خواہی بدھم و اگر شفاعت کنی قبول نمائیں پس آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سر مبارک بر در آرند۔ و جناب الہی را چند اثنا و صفت نمایند کہ ہیچ کس ازاولین و آخرین غلفتہ است باز فرمودند کہ مراد ہم ایں وقت حاضر نہیں شود و در این مقام بعد صفت و ثانیز بگویند الہی در دنیا ایں جبریل مرزا جناب تو عہد رسانید کہ امروز مرا بہرچہ راضی شوم خور سند و شاد ماں نمائی، من امروز وفاۓ آن عہدی خواہم حق تعالیٰ بفرماید راست گفتہ است جبریل ہرگز دروغ نہیں گوید امروز البتہ شمارا راضی می کنم و شفاعت شمارا قبول نمائیم۔<sup>(۵۲)</sup>

۵۱۔ مرجع سابق ص ۷۱

۵۲۔ مرجع سابق ص ۷۱، ۱۸

ترجمہ: حق تعالیٰ فرمائے گا اے محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) اپنا سر اٹھاؤ جو کچھ تم کہو گے وہ سنوں گا، جو طلب کرو گے دو ٹکا، اگر شفاعت کرو گے تو قبول کروں گا، پس حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنا سر مبارک اٹھائیں گے اور اللہ کی ایسی حمد بیان کریں گے جو اس سے پہلے اولین و آخرین میں سے کسی نے نہ کی ہو گی، پھر حمد و شنا کے بعد فرمائیں گے۔ اے اللہ! دنیا میں جبریل نے مجھے تیرا وعدہ پہنچایا تھا کہ آج کے دن تو مجھے ہر طرح راضی کر دے گا۔ میں آج اس وعدے کی تکمیل چاہتا ہوں حق تعالیٰ فرمائے گا جبکہ تیر کہا تھا ہرگز غلط بیانی نہیں کی، آج بہر حال میں تمہیں راضی کروں گا اور تمہاری شفاعت قبول کروں گا۔

حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شفاعت فرمائیں گے۔ وہ قبول کی جائے گی، پھر شاہ رفیع الدین فرماتے ہیں:

”پس جناب نبوت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بدست خود قفل جنت کشودہ مردم رادر بہشت رسانیدہ خود متوجہ شوند و آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم برامت تقدہ بسیار فرمایند و در این حالت امت آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم چہارم حصہ مجموع بہشتیاں باشد پس چوں خبر دادہ شود ایشاں را کہ چندال ہزار اس ہزار در دوزخ افتابہ اند آنجناب بمقتضاۓ آن کہ رحمۃ للعلامین انڈ محروم شوند و در جناب الہی التجلی نما یند کہ الہی امت مرا از دوزخ خلاص فرماء۔ (۵۳)

ترجمہ: پھر حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنے دست مبارک سے جنت کا دروازہ کھول کر لوگوں کو جنت میں پہنچائیں گے، پھر اپنی امت کے حال کو دریافت فرمائیں گے اور اس وقت آپ کی امت تمام جنتیوں کا چوتھائی حصہ ہو گی، جب حضور کو یہ خبر دی جائے گی کہ ابھی ہزاروں ہزار لوگ آپ کی امت کے دوزخ میں ہیں، آپ چونکہ رحمت عالم ہیں، لہذا یہ خبر سن کر محروم و رنجیدہ

ہو جائیں گے اور بارگاہ الہی میں عرض کریں گے کہ اے پور دگار! میری امت  
کو دوزخ سے نجات عطا فرم۔

آگے تحریر فرماتے ہیں:

”پس از جناب الہی حکم شود ہر کہ در دل او برابر یک جو ایمان باشد بر آید و  
بمتابعت آنچنان انبیاء دیگر ہم شفاعت امتهانے خود بکنند پس آنچنان بحکم  
الہی فرشتنگان ہمراہ گرفتہ درامت خود بر کنارہ دوزخ تشریف آور دہ فرمائید کہ  
اے یاراں دوستان و عزیزان خود را یاد کنید و از حال آنہا نشان دہی دتا ایں  
ملائکہ از آتش بر آرنے، شہیداں راشفاعت ہفتاد کس و حافظاں راشفاعت دہ  
کس و علماء اولیاء موافق مرابت ایشان صدھا و ہزار ہاشفاعت دہند موافق اظہار  
ایشان ملائکہ در آتش غواصی نمودہ بر آرنے و دریں پیش از ہمہ نجات عاصیان اہل  
بیت باشد“ (۵۲)

ترجمہ: پھر بارگاہ الہی سے حکم صادر ہو گا کہ جس شخص کے دل میں ہو کے برابر بھی  
ایمان ہواں کو نکال لو، اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی متباخت میں دیگر انہیا  
علیہم السلام بھی شفاعت فرمائیں گے، پھر حضور اللہ کے حکم سے فرشتوں کو ساتھ  
لے کر دوزخ کے کنارے پر آئیں گے اور فرمائیں گے اے میرے احباب  
اپنے دوستوں اور عزیزوں کو یاد کرو اور ان کی نشانی بتاؤ تاکہ یہ فرشتے ان کو  
دوزخ سے نکالیں۔ شہید ستر لوگوں کی اور حافظ دس لوگوں کی شفاعت  
کریں گے اور علماء اولیاء اپنے مقام و مرتبہ کے مطابق ہزار و ہزار لوگوں کی  
شفاعت کریں گے اور ان کے کہنے کے مطابق فرشتے آگ میں غوطہ لگا کر ان  
لوگوں کو نکالیں گے اس موقع پر سب سے پہلے گنگا ران اہل بیت کی شفاعت  
کی جائے گی۔

اس پہلی شفاعت کے بعد پھر حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی امت کی خبر گیری

فرمائیں گے اور دوسری مرتبہ پھر شفاعت کریں گے۔ ان حالات کو شاہ رفع الدین صاحب ان الفاظ میں بیان کرتے ہیں:

”بعد از ایس پیغمبر صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم باز تقدیم با مت خود نمایند کہ حالاً چقدر در در وزیر ماندہ اندر مردم عرض کنند کہ ہنوز ہزار ہادر آتش اندر پس بار دگر بدستور سابق در جناب الہی شفاعت نمایند، حکم شود کہ ہر کم را ہم سنگ دانہ خردل ایمان در دل باشد اور انیز از وزیر برآ رید پس آجناہ بدستور سابق اصحاب و علماء اولیارا فرمائید کہ ہر یکی از شناختگان و متولسان خود را یاد آرید از آتش بروں کناید موافق فرمودہ عمل آرند ہزار اس ہزار کس از آتش برآئیں۔“ (۵۵)

ترجمہ: اس کے بعد پھر حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اپنی امت کی خبر گیری فرمائیں گے کہ ابھی کتنی امت وزیر میں ہے، لوگ عرض کریں گے ابھی بھی ہزاروں لوگ آگ میں ہیں، پس دوسری مرتبہ بھی پہلے کی طرح بارگاہ الہی میں شفاعت کریں گے، حکم ہو گا کہ جس شخص کے دل میں رائی کے دانے کی برابر بھی ایمان ہوا س کو وزیر سے نکال لو، لہذا حضور ﷺ حسب سابق اپنے اصحاب اور علماء اولیاء سے فرمائیں گے کہ ہر شخص اپنے پیچان والوں کو یاد کرے اور ان کو آگ سے نکال لے، چنانچہ آپ کے فرمان کے مطابق عمل کیا جائے گا اور ہزاروں ہزار لوگ وزیر سے نکال لئے جائیں گے۔

دوبار شفاعت فرمانے کے بعد تیسری مرتبہ پھر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم شفاعت

فرمائیں گے، شاہ صاحب لکھتے ہیں:

”بعد از ایس شفاعت باز تقدیم بحال امت نمایند و بعد از دریافت احوال عاصیاں در جناب الہی بار دگر بدستور سابق شفاعت کنند و اذن یا بندتا ہر کرا بقدر دنائے ذرہ ایمان باشد برآرند پس ہمار بدستور سابق متولسان آجناہ بحکم ایشان خلق عظیم را از وزیر برآرند (۵۶)

ترجمہ: اس شفاعت کے بعد حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پھر انیامت کی خبر گیری فرمائیں گے اور گنگاروں کا حال جاننے کے بعد پھر بارگاہ الہی میں حسب سابق شفاعت کریں گے اور شفاعت کی اجازت پائیں گے کہ ہر وہ شخص جس کے دل میں ادنیٰ ذرے کے برابر بھی ایمان ہو اس کو دوزخ سے باہر کر لیا جائے، لہذا پہلے کی طرح اس بار بھی حضور کے متولین آپ کے حکم سے خلق عظیم کو دوزخ سے نکالیں گے۔

## مقام مُحَمَّد سے شفاعة مراد ہے

اللَّهُ تَعَالَى كا ارشاد ہے:

عسٰى ان يعشك ربک مقاماً مُحَمَّداً۔ (۵۷)

ترجمہ: عنقریب آپ کا رب آپ کو مقام مُحَمَّد پر فائز کرے گا۔

اس آیت کریمہ میں جس مقام مُحَمَّد کی بشارت دی گئی ہے اس سے مرتبہ شفاعت مراد ہے، اس باب میں بے شمار احادیث وارد ہیں، امام قاضی عیاض نے ان میں سے کئی احادیث ذکر کر کے فرمایا ہے:

”ان المقام المحمود هو مقامه عليه السلام للشفاعة وهو

مذهب السلف من الصحابة والتابعين و عاملة أئمة المسلمين و

بذلك جاء تفسيره في صحيح الأخبار عنه عليه السلام و جاء

ت مقالة في تفسيرها شاذة عن بعض السلف بحيث لا يثبت اذ

لم يعتصدها صحيح الأثر ولا سديد النظر ولو صحت لكان

تاويل غير مستقرة لكن ما فسره النبي صلى الله عليه وسلم في

صحاح الآثار يرد وجوده فلا يجب ان يتلفت إليه مع أنه لم يأت

في كتاب ولا سنة ولا اتفقت على المقال امة“ (۵۸)

ترجمہ: مقام مُحَمَّد حضور علیہ السلام کا مقام شفاعت ہے، اور یہی سلف صالحین

صحابہ اور تابعین اور ائمہ مسلمین کا مذہب ہے، احادیث مبارکہ میں بھی مقام مُحَمَّد

۵۷۔ الاسراء: ۲۹

۵۸۔ کتاب الشفاعة: قاضی عیاض، الباب الثالث، فصل فی الشفاعة و المقام المحمود.

کی تفسیر مقام شفاعت سے کی گئی ہے ہاں البتہ بعض سلف سے اس کی تفسیر میں بعض شاذ اقوال وارد ہوئے ہیں، لیکن وہ ثابت نہیں ہیں اس لئے کہ ان کی تقویت و تائید نہ صحیح حدیث سے ہوتی ہے اور نہ ہی نظر سدید سے، اور اگر ان تفسیر شاذہ کو درست تسلیم بھی کر لیا جائے تو ان کی تاویل ناممکن نہیں ہے۔ لیکن جب حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس کی تفسیر فرمادی جو صحیح احادیث میں ہے تو اس نے ان شاذ اقوال کو رد کر دیا تو ضروری نہیں ہے کہ ان کی طرف توجہ کی جائے حالانکہ اس تفسیر شاذ پر کتاب و سنت اور اجماع امت سے کوئی دلیل بھی نہیں۔ (۵۹)

۵۹۔ آیت کریمہ میں مقام محمود سے مقام شفاعت مراد ہے، امام ترمذی حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کرتے ہیں: ”قال رسول الله صلی الله علیہ وسلم فی قولہ تعالیٰ عسیٰ ان یعشک ربک مقاماً محموداً و سئل عنہا قال هی الشفاعة، هذا حدیث حسن ترجمہ: اللہ تعالیٰ کے فرمان ”عسیٰ ان یعشک ربک مقاماً محموداً“ کے بارے میں حضور علیہ السلام سے پوچھا گیا تو آپ نے ارشاد فرمایا کہ وہ شفاعت ہے۔ امام ترمذی نے کہا یہ حدیث حسن ہے۔ حافظ ابن کثیر نے حضرت ابن عباس، حضرت حنفیۃ الیمان، مجاهد، قادہ، حسن بصری، ابن ابی الحجج اور ابن جریر کی روایتیں نقل کی ہیں جن میں صراحت ہے کہ اس آیت میں مقام محمود سے مقام شفاعت مراد ہے (دیکھئے تفسیر ابن کثیر زیر آیت مذکور) اس سلسلے میں مزید تفصیل آگے آرہی ہے۔

احادیث شفاقت

ہم یہاں بعض احادیث نقل کریں گے جن میں امت مسلمہ اور اس کے گنجائروں کو شفاعت کی خوشخبری دی گئی ہے۔

(١) حدث

حضرت ابو موسیٰ اشعری روایت کرتے ہیں:

”قال رسول الله صلى الله عليه وسلم خيرت بين الشفاعة وبين ان يدخل نصف امتى الجنة فاخترت الشفاعة لانها أعم و اكفي اتر و نها للمنتقين لا و لكنها للمذنبين الخطائين المتابلوتين.“ (٢٠)

- (الف) *سنن ابن ماجه*, باب ذكر الشفاعة, ج ٢, ص ٣٣١ - ٣٣٥.

(ب) مسند احمد بن حنبل، ج ٢، ص ٥٤ عن عبد الله بن عمر رضي الله تعالى عنهما

(ج) ابن حبان نے اس حدیث کو حضرت عوف بن مالک الاحبی سے روایت کیا ہے اس کے آخر کے الفاظ یہ ہیں: ”أن شفاعتي لمن مات لا يشرك بالله شيئاً من إمتى“ (صحیح ابن حبان، ج ۱، ص ۲۲۲، مؤسسة الرسالة، بيروت ۱۹۹۳ء)

ترجمہ: میری شفاعت میری امت میں سے ہر اس شخص کے لئے ہے جو اللہ کی ذات میں کسی کوشش یا نہیں کرے گا اور اسی حال امداد میں دنما سے چاہے گا۔

(د) امام حاکم نے بھی اس حدیث کو حضرت عوف بن مالک سے روایت کیا ہے اس کے آخری الفاظ یہ ہیں: ”وہی لکل مسلم“ (اور وہ لعین (شفاعت) ہر مسلمان کے لئے ہے) امام حاکم فرماتے ہیں کہ یہ حدیث امام مسلم کی شرط پڑھنے کے بعد اس کے تمام راوی شفعت ہیں اور اس میں کوئی علت بھی نہیں ہے۔ (امستدرک، للحاکم، کتاب الایمان ج ۱، ص ۲۰، دارالافتیف العلیمس، یہودت)

(۵) امام ترمذی نے بھی اس کو حضرت عوف بن مالک سے روایت کیا ہے، اس کے آخری الفاظ یہ ہیں: ”وہی لمن مات لا یشک بالله شيئاً“ (جامع الترمذی: کتاب صفة القيمة و الرقائق و الورع، باب ماجاء فی الشفاعة۔)

ترجمہ: رسول کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے اختیار دیا گیا کہ میں شفاعت کو لوں یا پھر میری آٹھی امت جنت میں داخل ہو، تو میں نے شفاعت کو اختیار کیا کیوں کہ وہ عام اور کافی ہے۔ کیا تم یہ گمان کرتے ہو کہ وہ نیکوکاروں کے لئے ہے؟ نہیں بلکہ وہ گنہگاروں، خطکاروں اور عصیاں شعاروں کے لئے ہے۔

#### حدیث (۲)

امام احمد بن حنبل اور حاکم روایت کرتے ہیں کہ حضرت ابو ہریرہ نے سوال کیا یا رسول اللہ شفاعت کے بارے میں آپ کے رب نے آپ پر کیا نازل کیا ہے؟ تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”شفاعتی لمن شهد ان لا الله إلا الله مخلصاً يصدق قلبه لسانه و لسانه قلبه“ (۲۱)

ترجمہ: میری شفاعت ہر اس شخص کے لئے ہے جس نے اخلاص کے ساتھ گواہی دی کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں، گواہی اس طور پر کہ اس کا دل اس کی زبان کی تصدیق کرے اور اس کی زبان اس کے دل کی تصدیق کرے۔

#### حدیث (۳)

ام المؤمنین سیدہ ام حبیبہ روایت کرتی ہیں کہ حضور علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: ”اریت ما تلقی امتنی بعدی و یسفک بعضهم دماء بعض و سبق ذلک من الله كما سبق في الامم قبلکم فینبغى ان يولينى شفاعته يوم القيمة فيهم فعل“ (۲۲)

۶۱۔ (الف) المستدرک للحاکم، کتاب الایمان، ج ۱، ص ۱۳۱ ادارہ کتب العلمیہ، بیروت، امام حاکم نے اس حدیث کو صحیح الاسناد قرار دیا ہے۔

(ب) منhad بن حنبل، ج ۲، ص ۷۰ مؤسسة القرطبة قاهرة

۶۲۔ المجمع الاوسط، ج ۵، ص ۵۳، دار الحکمین قاهرہ ۱۴۱۵ء

ترجمہ: میری امت میرے بعد جن حالات سے گزرے گی اور ایک دوسرے کا خون بھائے گی وہ سب مجھے دکھایا گیا، یہ سب اللہ کی جانب سے مقدر تھا جیسا کہ تم سے پہلی والی امتوں کے حق میں مقدر تھا، تو مناسب تھا کہ مجھے ان کی شفاعت دے دی جائے، تو اللہ نے ایسا ہی کیا۔

### حدیث (۲)

حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:  
”کل نبی دعوہ یدعوبها و اختبات دعوئی شفاعة لامتی یوم القيامتة“ (۶۳)

ترجمہ: ہر نبی کے لئے ایک مقبول دعا ہے جس کو وہ کرتا ہے، میں نے اپنی دعا کو قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کے لئے رکھا ہے۔  
اس حدیث کو نقل کر کے امام قاضی عیاض فرماتے ہیں:

”قال اهل العلم معناه دعوة أعلم انها تستجاب لهم و يبلغ فيها مرغوبهم إلا فكم لكل نبى منهم من دعوة مستجابة و لنبينا صلى الله عليه وسلم منها ما لا يعد لكن حالهم عند الدعاء بها بين الرجاء والخوف و ضمنت لهم اجابة دعوه فيما شاءوا يدعون بها على يقين من الاجابة“ (۶۴)

۶۳۔ اس حدیث کی تحریک حاشیہ نمبر ۳۸ میں گذرگئی، امام جلال الدین سیوطی نے اس حدیث کے متواتر ہونے کا دعویٰ کیا ہے، فرماتے ہیں:

”قلت حدیث لكل نبی دعوة الى آخره متواتر“ (میں کہتا ہوں کہ حدیث ”کل نبی دعوہ“ متواتر ہے) مزید فرماتے ہیں کہ یہ حضرت ابو ہریرہ سے مروی ہے جس کو امام بخاری اور مسلم نے روایت کیا ہے، حضرت عبد اللہ بن عمر، عبادہ بن الصامت اور ابو سعید خدري سے مروی ہے جس کو امام احمد بن حنبل نے روایت کیا ہے، اور حضرت عبد الرحمن بن ابی عقیل سے مروی ہے جس کو برا اور بیہقی نے روایت کیا ہے۔ (دیکھئے: البدور السافرة فی امور الآخرة، امام سیوطی، ج ۵، مطبع محمدی، لاہور ۱۳۱۱ھ)

۶۴۔ کتاب الشفاء، القسم الاول، الباب الثالث: ”فصل في تفضيله بالشفاعة“ ج ۱، ص ۲۲۳، مطبوعہ پور بندر، گجرات، سندھارڈ

ترجمہ: اہل علم نے فرمایا کہ اس سے مراد یہ ہے کہ وہ ایسی دعا ہے جس کی قبولیت کا پہلے سے علم دے دیا گیا ہے، ورنہ حضرات انبیا کی کتنی ہی ایسی دعا میں ہیں جو مقبول و مستجاب ہیں، اور خود ہمارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایسی مقبول و مستجاب دعا میں حد و شمار سے باہر ہیں، لیکن ان دعاؤں کے وقت وہ امید و خوف کے درمیان ہوتے ہیں (کہ قول ہو یا نہ قول ہو) مگر ایک دعا کے بارے میں ان کو ضمانت دے دی گئی ہے کہ جس کے بارے میں کریں وہ یقیناً قبول ہوگی۔

#### حدیث (۵)

امام سیوطی البدور السافرہ میں شیخین کے حوالہ سے روایت نقل کرتے ہیں کہ حضرت عمر بن الخطاب نے خطبہ میں فرمایا:

”سیکون فی هذه الأمة قوم يكذبون بالرحم و بالدجال و  
يکذبون بطلع الشمس من مغربها و يکذبون عذاب القبر و  
يکذبون بالشفاعة و يکذبون بقوم يخرجون من النار بعد ما  
امتحشوا۔“ (۶۵)

ترجمہ: اس امت میں ایک ایسی قوم ہوگی جو رحم اور دجال کو جھلانے کی اور سورج کے (قیامت کے قریب) مغرب سے طلوع ہونے کو جھلانے کی اور عذاب قبر اور شفاعت کا انکار کرے گی اور ان لوگوں کا انکار کرے گی جو دوزخ میں جلنے کے بعد نکالے جائیں گے۔

#### حدیث (۶)

امام سیوطی سعید بن منصور، یہقی اور ہناد کے حوالے سے حضرت انس بن مالک کی روایت نقل کرتے ہیں کہ حضرت انس نے فرمایا:

”من كذب الشفاعة فلا نصيب له و من كذب الحوض فليس له

---

۶۵۔ البدور السافرۃ فی امور الآخرة، امام سیوطی، ص ۱۵۲، مطبع محمدی، لاہور ۱۳۳۱ھ

(۲۶) **فیه نصیب“**

ترجمہ: جس نے شفاعت کو جھلایا اس کا شفاعت میں کوئی حصہ نہیں اور جس نے حوض کا انکار کیا تو اس کا اس میں کوئی حصہ نہیں۔

بزاں، طبرانی اور ابو عیین نے بند حسن روایت کیا کہ حضرت علی ابن ابی طالب سے مروی ہے کہ حضور اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”اشفع لأمتى حتى ينادينى ربى عز و جل فيقول ارضيت يا

محمد فأقول نعم رضيت“ (۲۷)

ترجمہ: میں اپنی امت کی شفاعت کروں گا یہاں تک کہ میرا رب مجھے ندادے گا اور فرمائے گا میں محمد کیا تم راضی ہو گئے؟ میں عرض کروں گا یہاں میں راضی ہو گیا۔

**حدیث (۸)**

ابوداؤد، ترمذی، حاکم اور بیہقی نے حدیث روایت کی حضرت انس بن مالک رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”شفاعتى لأهل الكبار من امتى“ (۲۸)

ترجمہ: میری شفاعت میری امت کے گنہگاروں کے لئے ہے۔

**حدیث (۹)**

طبرانی نے حضرت ابن عمر سے روایت کیا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

”اول من اشفع له من امتى اهل بيتي ثم الاقرب فالاقرب من

۲۶۔ مرجع سابق نفس المختصر

۲۷۔ (الف) مسند ابی داؤد، ج ۲، ص ۲۲۰؛ مؤسسة علوم القرآن، بیروت ۱۴۰۹ھ

(ب) المعجم الاوسط، للطبرانی، ج ۲، ص ۳۰۷، دار المحررین، قاهرہ ۱۴۱۵ھ

(ج) حلیة الاولیاء، ابو نعیم الاصفہانی، ج ۳، ص ۱۷۹، دار الكتاب العربي، بیروت ۱۴۰۵ھ

۲۸۔ (الف) سنن أبي داؤد، کتاب السنۃ، باب فی الشفاعة حدیث نمبر ۲۷۳۹

(ب) جامع الترمذی، کتاب صفة القيامة والرقائق، باب ماجاء فی الشفاعة

(ج) المستدرک للحاکم: ج ۱، ص ۱۳۰، دار الكتب العلمية بیروت ۱۴۱۱ھ

(د) السنن الکبری للبیهقی: ج ۱، ص ۱۹۰، مکتبة دار الباز ۱۴۱۳ھ

قريش و الانصار ثم من آمن بي و اتبعنى من اهل اليمن ثم سائر

العرب ثم الأعاجم و اول من اشفع له اولو الفضل“ (٢٩)

ترجمہ: میں اپنی امت میں سب سے پہلے اپنے اہل بیت کی شفاعت کروں گا  
پھر درجہ بدرجہ جو قریش میں سے مجھ سے قریب ہو گا پھر انصار کی، پھر اہل یمن  
میں سے جو مجھ پر ایمان لایا ہو گا اور میری اتباع کی ہو گی پھر تمام عرب کی پھر  
اہل عجم کی، میں سب سے پہلے افضل والوں کی شفاعت کروں گا۔

حدیث (١٠)

أنھیں طبرانی نے عبد الملک بن عباد سے روایت کیا ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”اول من اشفع له من امتی اهل المدينة ثم اهل مكة ثم اهل  
الطائف“ (٧٠)

ترجمہ: میں اپنی امت میں سے سب سے پہلے اہل مدینہ کی شفاعت کروں گا  
پھر اہل مکہ کی پھر اہل طائف کی۔

٢٩۔ المعجم الكبير للطبراني، ج ١٢، ص ٣٢١، مكتبة العلوم والحكم، موصل ١٤٠٨ھ

٧٠۔ المعجم الأوسط للطبراني، ج ٢، ص ٢٢٩، دار الحرمين، قاهره ١٤١٥ھ

## وہ اعمال جو شفاعت کو واجب کرتے ہیں

احادیث صحیحہ میں بہت سے ایسے اعمال کا ذکر ہے جن کو کرنے سے آدمی شفاعت کا مستحق ہو جاتا ہے۔

امام بخاری حضرت جابر بن عبد اللہ سے روایت کرتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”من قال حين يسمع النداء اللهم رب هذه الدعوة التامة و الصلاة  
القائمة آتِ محمدَ الوسيلة و الفضيلة و ابعشه مقاماً مُحْموداً الَّذِي

وعدته، حلَّت له شفاعتي يوم القيمة“ (۱)

ترجمہ: جس شخص نے اذان سن کر یہ دعا مانگی اللہم رب هذه الدعوة التامة  
الآن وہ میری شفاعت کا مستحق ہو گیا۔

مسلم شریف میں بھی اس کے مثل روایت موجود ہے۔ (۲)

حضرت اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا جس کو نافع نے حضرت ابن عمر سے روایت کیا:

”من زار قبرى و جبت له شفاعتى“ (۳)

۱۔ صحیح بخاری، کتاب الاذان، باب الدعاء عند النداء

۲۔ صحیح مسلم، کتاب الصلوة، باب استجواب القول مثل قول المؤذن لمن سمعه

۳۔ (الف) سنن الدارقطني، کتاب الحج، باب المواقع، ح ۲۷۸، ص ۲۷۸ دار المعرفة، بیروت

(ب) شعب الایمان، البیهقی، ح ۳، ص ۲۹۰، دارالکتب العلمی، بیروت ۱۴۰۲ھ

(ج) تاریخ المدينة لابن الجار، ج ۲، ص ۱۳۶

باقیر حاشیہ اگلے صفحہ پر.....

## ترجمہ: جس نے میری قبر کی زیارت کی اس کے لئے میری شفاعت واجب ہوئی۔

(د) الصعفاء للعقيلي، ج ۲، ص ۷۱، دار المكتبة العلمية، بيروت ۱۹۰۳ھ  
 امام عبد الحق الشبلی نے اس حدیث کو صحیح قرار دیا ہے، امام سکنی نے شفاء القام میں اس کو صحیح یا برسمیل متزل حسن قرار دیا ہے، پوری بحث کر کے فرماتے ہیں: ” بذلك تبین ان اقل درجات هذا الحديث ان يكون حسنا ”  
 شفاء القام: آقی الدین السکنی: ص ۹: دائرة المعارف النظامی، حید آباد ۱۹۱۵ھ  
 ملاعلیٰ قاری نے فرمایا: ”صححه جماعة من ائمه الحديث“ (انہ حدیث کی ایک جماعت نے اس کو صحیح قرار دیا ہے) شرح شفاعة ملاعلیٰ قاری، ج ۲، ص ۱۴۹ مطبع عثمانی، استنبول ۱۳۱۶ھ  
 امام سیوطی فرماتے ہیں ”له طرق و شواهد حسنة لأجلها الذهبي“ (اس کے متعدد طریقے اور شواہد میں جن کی وجہ سے امام ذہبی نے اس کو حسن قرار دیا ہے) مناهل الصفا، جلال الدین سیوطی، ص ۷۰: مطبوعہ مصر ۱۲۲۶ھ  
 دارقطنی: بہبھی اور ابن خجارتے اس کو مندرجہ ذیل طریق سے روایت کیا ہے: ”عن موسیٰ ابن هلال العبدی عن عبید الله بن عمر المصغر و عبد الله بن عمر العمري كلاهما عن نافع عن ابن عمر به مرفوعاً، ابن عبد الهادي نے الصارم المکنی میں اور ان کی ابتداء میں شیخ ناصر الدین البانی نے اس حدیث کو بڑی شدید مدد کے ساتھ ضعیف ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ علامہ محمود سعید مودوح نے ان دونوں حضرات کی جرح پر بہت تحقیقی کلام کیا ہے۔ ہم یہاں نہایت اختصار کے ساتھ علامہ محمود سعید کی کتاب رفع المنارة سے اس بحث کا خلاصہ نقل کرتے ہیں: اس حدیث کی سندر پر تین وجوہ سے اعتراض کرتے ہوئے اس کو ضعیف قرار دیا گیا ہے (۱) موسیٰ بن هلال مجہول ہیں اور اس حدیث میں اغطراب ہے۔

(۲) عبید اللہ بن عمر المصغر جو ثقة حافظ ہیں ان سے موسیٰ بن هلال کی روایت صحیح نہیں ہے (۳) عبدالله بن عمر العمری جن سے موسیٰ بن هلال کی روایت درست ہے وہ ضعیف ہیں۔  
 ان تینوں جرحوں کا جائزہ لیتے ہوئے علامہ محمود سعید مودوح فرماتے ہیں:

(۱) موسیٰ بن هلال مجہول نہیں ہیں بلکہ حسن الحدیث ہیں۔ ابن عذری نے ان کے بارے میں فرمایا ہے ”ارجو انه لا باس به“ اور امام ذہبی نے ان کو ”صالح الحديث، قرار دیا ہے۔ موسیٰ بن هلال سے متعدد ائمۃ حفاظ نے روایت کی ہے جن میں امام احمد بن خبل بھی شامل ہیں اور اگر بالفرض موسیٰ بن هلال ضعیف بھی ہوں تو وہ اس روایت میں منفرد نہیں ہیں بلکہ اس کے متتابع موجود ہیں، اور دعویٰ اغطراب اس وقت درست ہوتا جب اس کی مختلف روایتوں میں جمع ممکن نہ ہوتی جب کہ یہاں دو وجہ سے جمع ممکن ہے۔

(۲) یہ اعتراض بے بنیاد ہے کہ عبید اللہ المصغر سے موسیٰ بن هلال کی روایت درست نہیں کیونکہ موسیٰ بن هلال کی ان سے روایت متعدد طرق سے ثابت ہے۔ اور یہ مفترض کو بھی اعتراض ہے کہ عبید اللہ المصغر ثقة حافظ ہیں۔

(۳) عبدالله بن عمر العمری کے ضعیف ہونے کا دعویٰ بھی بہت کمزور ہے اگرچہ ابن عبد الهادي نے ان کو ضعیف قرار دینے کے لئے ایڈی چوٹی کا زور لگا دیا گیا اس کے باوجود ہمارا دعویٰ ہے کہ عبدالله بن عمر العمری ”حسن الحدیث“ ہیں۔ یہ درست بقیہ حاشیہ اگلے صفحہ پر.....

امام طبرانی نے حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”من جاء نی زائر لا يعلم حاجة إلا زيارة کان حقا على ان اكون له شفيعا يوم القيمة“ (۷۲)

ترجمہ: جو شخص میری زیارت کو آئے اور میری زیارت کے علاوہ اس کی اور کوئی حاجت نہ ہو تو اس کا مجھ پر حق ہے کہ قیامت کے دن میں اس کا شفیع ہوں۔

امام مسلم اپنی صحیح میں حضرت سعد بن ابی و قاص سے روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے مدینہ طیبہ کے بارے میں فرمایا:

”لَا يثبت أَحَدٌ عَلَى لَا وَائِهَا وَجَهْدُهَا إِلَّا كَنْتَ لَهُ شَفِيعًا أَوْ شَهِيدًا“  
”يوم القيمة“ (۷۵)

ہے کہ بعض ناقدین نے ان پر جرح کی ہے گرام احمد بن حنبل نے ان کے بارے میں فرمایا ہے ”صالح قد روی عنہ لا بأس به“ اور امام ابن معین نے ان کے بارے میں فرمایا ”ليس به بأس بكتب حدیثه“ اور اگر عبد اللہ بن عمر العمری نافع مولیٰ بن عمر سے روایت کریں تو ابن معین ان کے بارے میں فرماتے ہیں: ” صالح ثقة“ تفصیل کے لیے دیکھئے: ”رفع المنارة لتخريج احاديث التوسل و الزيارۃ“ از صفحہ ۲۸ تا ۳۱۳، دارالامام الترمذی القاهرہ

۷۴۔ المعجم الكبير للطبراني ج ۱۲، ص ۲۹۱ مكتبة العلوم والحكم موصىء ۱۹۸۳ء

۷۵۔ مسلم، کتاب الحج، باب فضل المدينة  
حدیث پاک میں لفظ ”او“ وارد ہوا ہے یعنی ”قیامت کے دن شفیع یا گواہ ہوں گا“ بعض علماء فرمایا کہ یہاں لفظ ”او“ راوی کے شک کی بنیاد پر ہے یعنی راوی حدیث کو سننے میں شک واقع ہوا کہ حضور علیہ السلام نے شفیع فرمایا تھا یا شہید فرمایا تھا، اس لئے انہوں نے ”شفیعاً او شہیداً“ کہا: امام شرف النووی قاضی عیاض کے حوالے سے فرماتے ہیں کہ اسے نزدیک اظہر یہ ہے کہ یہاں لفظ ”او“ شک کی بنیاد پر ہے، کیونکہ یہ حدیث حضرت جابر بن عبد اللہ، سعد بن ابی و قاص، ابن عمر، ابو ہریرہ، اسابت غمیس اور صفیہ بنت ابی عبد الرحمن اللہ تعالیٰ علیہم السلام جمعیں سے اسی طرح مردی ہے، یہ بات بہت لعینہ ہے کہ ان تمام لوگوں کو سننے میں شک واقع ہوا ہو، لہذا ظاہر یہی ہے کہ حضور علیہ السلام نے اسی طرح فرمایا ہوگا۔ لفظ ”او“ کی تشریح کرتے ہوئے آگے فرماتے ہیں کہ یا تو یہ مراد ہے کہ بعض اہل مدینہ کا شفیع ہوں گا اور بعض کا گواہ، یا پھر یہ مراد ہوگی کہ ان میں سے کہکھاروں کا شفیع ہوں گا اور نیکوکاروں کا گواہ، یا پھر یہ بھی مراد ہو سکتی ہے کہ جو میرے سامنے انتقال کرے گا اس کا گواہ ہوں گا اور جو میری وفات کے بعد انتقال کرے گا اس کا شفیع ہوں گا۔ (ترجمہ ملخقا) شرح مسلم لعلام النوری ج ۹، ص ۳۶، دارالحیاء للتراث، بیروت ۱۳۹۲ھ

ترجمہ: جو مدینہ کی سختی اور بھوک پر ثابت قدم رہا میں بروز حشر اس کا شفع یا گواہ ہوں گا۔

امام ترمذی، ابن ماجہ، ابن حبان اور تیہقی نے حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کی کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”من استطاع منكم ان يموت بالمدينة فليميت بالمدينة فاني اشفع لمن مات بها“ (۲۶)

ترجمہ: تم میں سے جو اس کی استطاعت رکھتا ہے کہ مدینہ میں اس کو موت آئے تو اس کو مدینہ میں مرننا چاہیے اس لئے کہ جو مدینہ میں مرے گا میں اس کا شفع ہوں گا۔

امام طبرانی نے روایت کیا کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فرماتے ہیں:

”من مات فى احد الحرميin استوجب شفاعتى و كان يوم القيمة من الآمنين“ (۲۷)

ترجمہ: جو شخص کے یاد میں مرا اس کے لئے میری شفاعت واجب ہو گئی اور قیامت کے دن وہ امن والوں میں سے ہوگا۔

امام تیہقی حضرت انس سے روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”اکثروا الصلاة علىّ يوم الجمعة وليلة الجمعة فمن فعل ذلك كنت له شهيدا و شافعاً يوم القيمة“ (۲۸)

۲۶۔ (الف) ترمذی کتاب المناقب، باب فی فضل المدينة، امام ترمذی نے اس حدیث کو حسن غریب قرار دیا ہے۔

(ب) صحیح ابن حبان ج ۹، ج ۵، موسیٰ الرسالۃ، بیروت ۱۳۱۴ھ

(ج) السنن الکبریٰ للنسائی، ج ۲، ج ۵، دارالكتب العلمیہ، بیروت ۱۳۱۱ھ

(د) سنن ابن ماجہ، کتاب المنسک، باب فضل المدينة

۲۷۔ المعجم الكبير للطبراني، ج ۲، ج ۲۲، مکتبۃ العلوم و الحكم موصل ۱۹۸۳ء بطریق زازان عن سلمان مرفوعاً

۲۸۔ شعب الایمان: تیہقی، ج ۳، ج ۱۱، دارالكتب العلمیہ، بیروت ۱۳۱۰ھ

ترجمہ: جمعہ کے دن اور رات میں میرے اوپر درود کی کشہت کرو، پس جس نے ایسا کیا میں قیامت کے دن اس کا گواہ اور شفیع ہوں گا۔  
 امام طبرانی نے حضرت ابوالدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کی کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”من صلی علیٰ حین يصبح عشرًا و حین يمسى عشرًا ادركته  
 شفاعتى يوم القيمة“ (۷۹)

ترجمہ: جو مجھ پر صبح دس مرتبہ اور شام دس مرتبہ درود پڑھے قیامت کے دن میری شفاعت کا حقدار ہو۔

۹۔ امام طبرانی کی معاجم خلاشی میں یہ حدیث تلاش کرنے میں ناکام رہا۔ البتہ امام ابوکمر لیپٹشی نے *مجمع الزوائد* میں طبرانی کے حوالے سے اس کو نقل کر کے لکھا ہے: ”رواه الطبرانی بأسنادين و استناد احدهما جيد و رجاله وثقوا“  
 (اسے طبرانی نے دو سندوں سے روایت کیا ہے، ان میں سے ایک سند جید ہے اس کے راویوں کو ثقہ قرار دیا گیا ہے۔)  
 دیکھئے *مجمع الزوائد*، لیپٹشی، ج ۱۰، ج ۱۲۰ ادارہ الكتاب العربي، بیروت ۱۹۷۸ء

## ملائکہ علماء، شہدا، صالحین اور مؤذنین کی شفاعت

امام ابن ماجہ اور یہاں نے عثمان بن عفان رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت کیا کہ حضور علیہ السلام فرماتے ہیں:

”یشفع یوم القيامۃ ثلاثة الانبیاء ثم العلماء ثم الشهداء“ (۸۰)  
 ترجمہ: قیامت کے روز تین گروہ شفاعت کریں گے، انہیا پھر علماء پھر شہدا۔  
 امام ابو داؤد اور ابن حبان حضرت ابوالدرداء سے روایت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

”یشفع الشهید فی سبعین من اہل بیته“ (۸۱)  
 ترجمہ: شہید اپنے کنبے کے ستر آدمیوں کی شفاعت کرے گا۔  
 امام احمد، طبرانی، ترمذی اور ابن ماجہ نے بھی اسی معنی کی حدیث روایت کی ہے۔ دیلمی حضرت ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہما سے روایت کرتے ہیں:  
 يقال للعالم اشفع في تلاميذك ولو بلغ عددهم نجوم السماء  
 (۸۲)

ترجمہ: عالم سے کہا جائے گا کہ تو اپنے شاگردوں کی شفاعت کر خواہ ان کی تعداد آسمان کے تاروں کی برابری کیوں نہ ہو۔

- سنن ابن ماجہ، کتاب انزہ، باب ذکر الشفاعة ۸۰
- (الف) سنن ابو داؤد : کتاب الجهاد، باب فی الشهید یشفع ۸۱
- (ب) صحیح ابن حبان، ج ۱، ص ۱۵۷، مؤسسة الرسالة، بیروت ۱۹۹۳ء
- الفردوس بتأثیر الخطاب الدیلمی، ج ۵، ص ۳۸۵، دارالكتب العلمیة، بیروت ۲۰۰۴ھ

امام ترمذی، حاکم اور یہ حقیقت نے روایت کیا کہ حضور علیہ السلام نے فرمایا:

“يدخل الجنة بشفاعة رجل من امتي اكثرا من بنى تميم” (٨٣)

ترجمہ: میری امت کے ایک شخص کی شفاعت سے قبیلہ بنی تمیم سے زیادہ لوگ جنت میں داخل ہوں گے۔

امام ابو یعلیٰ اور یہقیٰ نے حضرت انس سے روایت کی ہے کہ سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

”دو شخص ایک جنگل میں چلے ان میں ایک عابد تھا وسر افاسن تھا، عابد کو پیاس لگی اور پیاس کی شدت سے وہ گر گیا، اس کا ساتھی اس کو دیکھنے لگا اور اس کے پاس پانی تھا اس نے سوچا اگر یہ شخص پیاس مر گیا اور میرے پاس ہے تو مجھے اللہ کی جناب سے ہرگز بھلانی نصیب نہیں ہوگی اور اگر میں اس کو اپنا پانی پلا دوں تو میں مر جاؤں نگا، پھر اس نے اللہ پر توکل کیا اور اس کو پانی پلا دیا۔ عابد اٹھ کر کھڑا ہو گیا اور ان دونوں نے وہ جنگل پار کر لیا، پھر حسن و حسنهؐ نے فرمایا کہ قیامت کے روز فاسق کا حساب ہو گا اور اس کو دوزخ کا حکم ہو جائے گا، تو فرشتے اس کو دوزخ کی طرف پکڑ کر لے جائیں گے، اسی درمیان وہ عابد کو دیکھے گا اور اس کو پکارے گا اے فلاں کیا تو مجھے نہیں پہنچاتا عابد کہے گا تو کون ہے؟ فاسق کہے گا میں وہی ہوں جس نے جنگل والے سفر میں ایثار سے کام لیتے ہوئے تجھے پانی پلا یا تھا، عابد کہے گا ہاں میں نے تجھے پہچان لیا پھر وہ فرشتوں سے کہے گا رک جاؤ اور اللہ سے عرض کرے گا کہ اے پروردگار تو جانتا ہے کہ اس کا مجھ پر احسان ہے اور کیسے اس نے مجھے اپنے آپ پر فوکیت دی تھی تو اس کو بخش دے، اللہ تعالیٰ

٨٣- (الف) جامع الترمذى، كتاب صفة القيامة والرقاء، باب ماجاء فى الشفاعة، امام ترمذى نے اس حدیث کو "حسن صحیح غریب"، قرار دیا ہے۔

(ب) المستدرک للحاکم، ج ۳، ص ۳۶۱، دارالكتب العلمیہ، یہود ۱۴۱۱ھ۔ امام حاکم نے اس حدیث کو "صحیح الاسلام" قرار دیا ہے، نیز امام حاکم ہشام کے حوالے سے فرماتے ہیں کہ میں نے حسن بصری سے اس شخص کے بارے میں پوچھا کہ وہ کون ہے جس کی شفاقت سے اتنے لوگ جنت میں جائیں گے؟ تو حسن نے فرمایا وہ اولین قریبی ہیں۔

فرمائے گا جانش دیا، عابد یہ سنتے ہی آئے گا اور فاسق کا ہاتھ پکڑ کر اس کو جنت میں لے جائے گا۔ (۸۲)

اس مضمون کی بہت سے روایتیں مختلف کتب میں ہیں۔

ابن ابی العاص اور ابو نعیم نے روایت کیا ہے کہ آیت کریمہ ”لی و فیہم اجر وہم و یزیدہم من فضله“ (۸۵) کے بیان میں سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا:

”اجورہم یدخلهم الجنة و یزیدہم من فضله الشفاعة لمن وجدت له الشفاعة لمن صنع اليہم المعروف فی الدنيا“ (۸۶)

ترجمہ: ان کا اجر پورا کرنے کا مطلب یہ ہے کہ اللدان کو جنت میں داخل کرے گا، اور اپنے فضل سے زیادہ کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جنہوں نے دنیا میں ان لوگوں کے ساتھ بھلائی کی ہوان کے حق میں اللدان کی شفاعت قبول فرمائے گا۔

امام بزار نے حدیث نقل کی ہے:

عن ابی موسیٰ الاشعراًی ان النبی ﷺ قال الحاج یشفع فی اربع مائة من اهل بیته. (۸۷)

ترجمہ: حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حاجی اپنے خاندان والوں میں سے چار سو کی شفاعت کرے گا۔

اسحاق بن راہو یہ روایت کرتے ہیں:

مامن مسلمین یموت لهم ثلاثة اطفال لم یبلغوا الحنث إلا جمیع  
بهم حتیٰ یوفقاً علی باب الجنة فيقال لهم ادخلوا الجنة

(الف) مسنند ابی یعلیٰ، ج ۷، ص ۲۱۵، دارالما‘مون للتراث، دمشق ۱۴۰۲ھ

(ب) المعجم الاوسط للطبراني، ج ۳، ص ۱۹۲، دارالحکیم، قاهرہ ۱۴۱۵ھ

۸۵- الفاطر، ۳۰، ترجمہ: تاکہ اللہ انھیں پورا پورا جمع طافر مائے اور اپنے فضل سے مزید ان کے فضل میں اضافہ کرے۔

(الف) المعجم الكبير، ج ۱۰، ص ۲۰۱، مکتبۃ العلوم والتحصیل، الموصى ۱۴۸۳ھ

(ب) حلیۃ الاولیاء، ابو نعیم، ج ۷، ص ۱۲۸، دارالكتاب العربي، بیروت ۱۴۰۵ھ

۸۷- المسند البزار: ابوکعب احمد البزار، ج ۸، ص ۱۷۱، مؤسسة علوم القرآن بیروت ۱۴۰۹ھ

**فِي قُولُونَ أَنْدَخْلُ وَلَمْ يَدْخُلْ أَبُو اَنَا فَقَالَ لَهُمْ فَلَا أَدْرِي فِي الثَّانِيَةِ  
أَوِ الْثَّالِثَةِ أَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَابْوَاكُمْ . (٨٨)**

ترجمہ: آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ جس مسلمان کے تین نابالغ بچوں کی موت ہو جائے وہ تینوں جنت کے دروازے پر کھڑے ہو جائیں گے ان سے کہا جائے گا کہ جنت میں داخل ہو وہ کہیں گے کہ تم کیسے داخل ہوں کہ ہمارے ماں باپ جنت میں داخل نہیں ہوئے۔ دوسری یا تیسری بار میں (راوی) کوشک ہے کہ حضور نے کیا فرمایا تھا) حکم ہو گا کہ تم اور تمہارے ماں باپ جنت میں داخل ہو جائیں۔

ابن قیم روایت کرتے ہیں:

عَنْ أَبِي إِمَامَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ زَرَارِيُّ الْمُسْلِمِينَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
تَحْتَ الْعَرْشِ شَافِعِينَ وَمَشْفِعِينَ . (٨٩)

ترجمہ: آنحضرت ﷺ نے ارشاد فرمایا کہ مسلمانوں کے (نابالغ) اڑکے قیامت کے دن عرش کے نیچے ہوں گے وہ شفاعت کریں گے اور ان کی شفاعت قبول کی جائے گی۔

امام احمد بن حنبل روایت کرتے ہیں:

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الصِّيَامُ وَالْقُرْآنُ  
يُشَفِّعُانَ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَقُولُ الصِّيَامُ إِذَا رَبَّ مَنْعِتَهُ الطَّعَامُ  
وَالشَّهْوَاتُ بِالنَّهَارِ فَشَفَعَنِي فِيهِ وَيَقُولُ الْقُرْآنُ مَنْعِتَهُ النُّومُ بِاللَّيلِ  
فَشَفَعَنِي فِيهِ قَالَ فِي شَفَاعَانِ . (٩٠)

٨٨- منداحق بن راہویہ، ج ۲، ص ۲۵۱، مکتبۃ الایمان، المدینۃ المنورۃ ۱۴۲۱ھ  
احراق بن راہویہ اس حدیث کے بارے میں فرماتے ہیں ”فی اسناده صدق تغیر فی آخرہ ولكنہ یتقوی  
بشواهده والحدیث صحیح“  
٨٩- ابن قیم: بحوالہ البدورا السافرة للسیوطی ص ۱۶۲ مطبع محمدی لاہور ۱۴۱۱ھ  
٩٠- منداحمد بن حنبل، ج ۲، ص ۲۷۱، مؤسسة قرطبة قاهرہ

ترجمہ: عبد اللہ بن عمر روایت کرتے ہیں کہ حضور ﷺ نے فرمایا کہ روزہ اور قرآن قیامت کے روز شفاعت کریں گے، روزہ کہے گا کہ میں نے اسے کھانے اور شہوت سے باز رکھا، اے اللہ! تو میری شفاعت اس کے حق میں قبول فرماء، قرآن کہے گا کہ میں نے اس کو سونے سے باز رکھا تو میری شفاعت اس کے حق میں قبول فرماتو اس کی شفاعت قبول کی جائے گی۔

امام طبرانی حضرت ابن مسعود سے روایت کرتے ہیں:

عن عبد الله بن مسعود رضي الله عنه قال لا تزال الشفاعة بالناس وهم يخرجون من النار حتى ان ابليس ليطأول لها رجاء ان تصيبه. (۹۱)

ترجمہ: طبرانی نے ابن مسعود سے روایت کیا ہے کہ لوگوں کی شفاعت ہوتی رہے گی اور دوزخ سے وہ نکلتے رہیں گے یہاں تک کہ ابليس کو اس بات کی امید ہو جائے گی کہ اس کی شفاعت بھی ہو جائے۔

غرض شفاعت کی تفصیل کتب معتبرہ میں اس قدر ہے کہ اگر سب کو جمع کیا جائے تو ایک مبسوط کتاب تیار ہو جائے۔ یہ عاجز اس باب کو اسی حدیث پر ختم کرتا ہے۔ وہ کیا مقام حیرت و عبرت ہے کہ شفاعت کی وسعت کا یہ عالم کہ ابليس کو بھی شفاعت کی امید ہو جائے اور اولاد آدم میں سے ایک فرقہ ایسا پیدا ہوا ہے کہ عقیدہ شفاعت کو فروش کر اور امیدوار ان شفاعت انہیا اولیا کو کافر و مشرک گردانتا ہے۔

## مسئلہ شفاعت اور شاہ اسماعیل دہلوی

دیکھو اسماعیل دہلوی نے تقویت الایمان میں آیت کریمہ ”**فَلِمَنْ بِيَدِهِ مُلْكُوتُ كُلٍّ**  
شیء“، آنچہ (۹۲) کے تحت فائدہ کے عنوان سے لکھا ہے:

- 
- ۹۱۔ المعجم الكبير للطبراني: ج ۱۰، ص ۲۱۵، مكتبة العلوم والحكم موصل ۱۹۸۳ء  
۹۲۔ ”**فَلِمَنْ بِيَدِهِ مُلْكُوتُ كُلٍّ** وَهُوَ يَعْجِزُ وَلَا يَعْجَزُ إِنَّ كُلَّمَا تَعْلَمُونَ“ (سورة مونون، آیت: ۸۸)  
ترجمہ: آپ فرمادیجئے وہ کون ہے جس کے دست قدرت میں ہر چیز کی کامل ملکیت ہے اور وہ پناہ دیتا ہے اور اسے پناہ نہیں دی جاسکتی اس کی مرضی کے خلاف، اگر تم کچھ جانتے ہو۔

”اور یہ بھی معلوم ہوا کہ پیغمبر خدا کے وقت میں کافر بھی اپنے بتوں کو اللہ کے برابر نہیں سمجھتے تھے اور ان کو اس کے مقابل کی طاقت ثابت نہیں کرتے تھے مگر یہی پکارنا اور منتین ماننا اور نذر و نیاز کرنی اور ان کو اپناوکیل اور سفارشی سمجھنا بھی ان کا کفر و شرک تھا سو جو کوئی کسی سے یہ معاملہ کرے گا گو کہ اس کو اللہ کا بندہ اور اس کا مخلوق ہی سمجھے سوابی جہل اور وہ شرک میں برا بر ہے۔“ (۹۳)

اس کلام میں جو خطائیں اور دین متنیں کی جو جو تحریفیں ہیں اس کی تفصیل تو اور دوسرا جگہ لکھی گئی ہے یہاں صرف اس فقرے پر گفتگو کی جائے گی جو اس وقت ہمارے موضوع سے متعلق ہے اور وہ یہ ہے کہ ”سفارشی سمجھنے کو بھی کفر و شرک میں داخل کر دیا“ یہ بات شریعت محمدی بلکہ تمام شرائع سابقہ کے بھی خلاف ہے، خاص بندوں کی شفاعت تمام شرائع میں ثابت ہے، مشرکین کی گمراہی یہ ہوئی کہ انہوں نے مرتبہ شفاعت کو الہیت قرار دے دیا کہ اللہ تعالیٰ نے صالحین کو الہیت دی ہے یعنی وہ عبادت کے مستحب ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت تقرب کا فائدہ نہیں دیتی ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ بہت بلند ہے بلکہ انہیں معبودوں کی عبادت ضروری ہے تاکہ یہ اللہ سے نزدیک کر دیں گے پھر ان کے نام کے بت کھڑے کر کے قبلہ بنایا پھر انہیں پتھروں کو معبود بعینہ سمجھنے لگے یہی ان کا کفر و شرک تھا نہ کہ صرف عقیدہ شفاعت کی وجہ سے کافر و مشرک قرار دیئے گئے۔

شاہ ولی اللہ محدث دہلوی حجۃ اللہ البالغہ میں حقیقت شرک کے بیان میں لکھتے ہیں کہ:  
ناغفوں نے غیر محمل پر حمل کر دیا جیسے محبوبیت و شفاعت کو کہ تمام شریعوں میں اللہ تعالیٰ نے خواص بشر کے لیے ثابت کی تھی ان لوگوں نے اسے غیر محمل میں حمل کر دیا۔ (۹۳)

ویکھو پیغمبر خدا ﷺ کے وقت کے کافر اور آج کے وہابی گمراہی میں، مخالفت حکم الہی میں بھائی بھائی ہیں بڑے بھائیوں (یعنی وہابیوں) نے شفاعت کو شرک ٹھہرایا، جتنے اہل بدعت ہیں چونکہ ان کے دین و مذہب کا مدار ہوا ہے نفس پر ہوتا ہے اس لیے ان کو کسی ایک بات پر ثبات و قرار

۹۳۔ تقویت الایمان، ج ۱، کتب خانہ رجیمیہ، دیوبند

۹۷۔ حجۃ اللہ البالغہ، القسم الاول، المبحث الخامس، باب فی بیان حقیقت الشرک، ج ۱، ص ۱۶۱، کتب خانہ رجیمیہ، دیوبند

نہیں ہوتا اس تقویت الایمان کا بھی یہی حال ہے کہ میں کچھ کہتے ہیں اور دوسرے مقام پر اس کے خلاف بات کہتے ہیں، ہم نے جو عبارت اوپر نقل کی تھی اس میں سفارشی سمجھنے کو فروش رک قرار دیا تھا، اس آیت کریمہ والذین اتخدوا من دونه اولیاء مانعبدهم الا یقربونا الی اللہ زلفی۔ (۹۵) (ترجمہ: وہ لوگ جنہوں نے اللہ کے سوا اور وہ کو ولی بنایا وہ کہتے ہیں ہم نہیں کرتے ہیں ان کی عبادت مگر اس لیے کہ وہ ہمیں اللہ کا مقرب بنادیں) کے تحت لکھتے ہیں:

”اس آیت سے معلوم ہوا کہ جو کسی کو اپنا حمایتی سمجھے گو کہ یہی جان کر کہ اس کے سبب سے خدا کی نزدیکی ہوتی ہے سو وہ مشرک ہے اور جھوٹا اور اللہ کا ناشکرا ہے“۔ (۹۶)

یہاں بھی صرف حمایتی سمجھنے کو شرک قرار دیا ہے مگر اس سے اوپر آیت کریمہ ”وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونَ اللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنْفَعُهُمْ“ (۹۷) کے تحت لکھا ہے: ”اور یہ بھی معلوم ہوا کہ جو کوئی کسی کو سفارشی بھی سمجھ کر پوچھے وہ بھی مشرک ہو جاتا ہے“۔ (۹۸)

یہاں پر شرک کا دار و مدار سفارشی سمجھ کر پوچنے پر کھا ہے، بخلاف اوپر کے دونوں مقامات پر کہ وہاں صرف سفارشی اور حمایتی سمجھنے کو بھی شرک قرار دیا ہے۔ آیت کریمہ ”قُلْ ادْعُوا الدِّينَ زَعْتَمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلُكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَاوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ“ (۹۹) کے تحت ایک نئی راہ نکالی ہے جو آج اکثر وہابیوں کی زبان پر ہے، الہذا اس پر تفصیل سے لکھا جاتا ہے۔

### ۹۵۔ انہر آیت ۳

۹۶۔ ہمارے پیش نظر تقویت الایمان کا جو نسخہ ہے اس میں یہ عبارت اس طرح ہے: ”اس آیت سے معلوم ہوا کہ جو کوئی کسی کو اپنا حمایتی سمجھے گو کہ یہی جان کر کہ اس کے پوچنے کے سبب سے خدا کی نزدیکی حاصل ہوتی ہے سو وہ بھی مشرک ہے اور جھوٹا اور اللہ کا ناشکرا“، (دیکھیے: تقویت الایمان، ج ۲، کتب خانہ رحیمیہ، دیوبند) مصنف کی نقل کردہ عبارت اور موجودہ شخوں کی عبارت کا تقابی مطالعہ کرنے سے صاف ظاہر ہے کہ ”اس کے سبب سے“ کے درمیان ”پوچنے کے“ کا اضافہ بعد میں کیا گیا ہے۔

۹۷۔ وہ اللہ کے سوا ان بتوں کو پوچھتے ہیں جو نہ فائدہ پہنچا سکتے ہیں اور نہ فہصاں۔ الفرقان، آیت ۵۵

۹۸۔ تقویت الایمان، ج ۲، کتب خانہ رحیمیہ، دیوبند

۹۹۔ ترجمہ: آپ فرمادیجئے تم پکارو ان کو جنہیں تم اللہ کے سوا اپنا معبود خیال کرتے ہو یہ زی میں و آسمانوں میں ذرہ برابر بھی مالک نہیں۔ السباء، آیت ۲۲

## شفاعت سے متعلق تقویت الایمان کی عمارت

تقویت الایمان میں شفاعت کی تین فرمیں بیان کی ہیں ایک شفاعت بالوجاهت، اس کو اصلًا شرک قرار دیا ہے اور اس کی حقیقت یہ بیان کی ہے کہ بادشاہ شفاعت کرنے والے سے دب کر اس کی شفاعت قبول کر لے (۱۰۰) یہ محض اختراع ہے جو عقل و نقل کے خلاف ہے۔ اس تقویت الایمان میں اس مقام پر غور کرو تو معلوم ہو گا کہ دب کر مان لینا الگ چیز ہے اور شفاعت الگ چیز ہے۔ شفاعت بالوجاهت یقیناً ثابت ہے اور جو اس کے معنی تقویت الایمان میں بیان کیے "یعنی دب کر مان لے" یہ محض دھوکا ہے نہ دباؤ کو شفاعت میں کچھ دخل ہے نہ وجاهت میں۔ اللہ تعالیٰ نے جیسی شفاعت خاص بندوں کی ثابت فرمائی ہے ویسی ہی وجاهت بھی ثابت ہے۔ (۱۰۱)

تقویت الایمان میں شفاعت کی دوسری قسم شفاعت بالمحبت کو قرار دیا ہے اور اس کو بھی شرک کہا اور اس کی حقیقت یہ بیان کی کہ بادشاہ شفاعت کی وجہ سے لاچار اور مجبور ہو کر مجرم کی تغیر معااف کر دے (۱۰۲)۔ یہ معنی ہے دھوکا اور اختراع ہے کیونکہ اللہ کی محبوبیت ہمارے پیغمبر ﷺ کی پیروی سے حاصل ہے (۱۰۳)۔ لاچاری و مجبوری کو اس میں کوئی دخل نہیں ہے۔

۱۰۰۔ پوری عبارت یہ ہے "تو ایک تو یہ صورت ہے کہ بادشاہ کا جی تو اس چور کو پکڑنے ہی کوچاہتا ہے اور اس کے آئین کے موافق اس کو سزا کہنچتی ہے مگر اس امیر سے دب کر اس کی سفارش مان لیتا ہے اور اس چور کی تغیر معااف کر دیتا ہے کیونکہ وہ امیر اس سلطنت کا بڑا رکن ہے اور اس کی بادشاہت کو بڑی رونق دے رہا ہے سو بادشاہ یہ سمجھ رہا ہے کہ ایک جگہ اپنے غصہ کو تحام لینا اور ایک چور سے درگزر کر جانا بہتر ہے"۔ تقویت الایمان، ص ۲۵، کتب خانہ رحیمیہ، دیوبند  
۱۰۱۔ اللہ تعالیٰ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے بارے میں فرماتا ہے: "وَ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِيهًا" الاحزاب، آیت ۲۹  
(ترجمہ: وہ اللہ کے نزدیک بڑی شان والے ہیں)

اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں فرمایا: "وَجِيهًا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ" آل عمران، آیت ۲۵ (ترجمہ: وہ دنیا و آخرت میں وجیہ شان والے ہیں)

۱۰۲۔ پوری عبارت یہ ہے "دوسری صورت یہ ہے کہ کوئی بادشاہ زادوں میں سے یا بیگماں توں میں سے یا کوئی بادشاہ کا مشتوق اس چور کا سفارشی ہو کر کھڑا ہو جاوے اور چوری کی سزا نہ دینے دیوے اور بادشاہ اس کی محبت سے لاچار ہو کر اس چور کی تغیر معااف کر دے تو اس کو شفاعت محبت کہتے ہیں"۔ تقویت الایمان، ص ۲۵، کتب خانہ رحیمیہ، دیوبند  
۱۰۳۔ "فَاتَّبِعُونِي يَحْبِبُكُمُ اللَّهُ" آل عمران آیت ۳۱ (ترجمہ: تم میری اتباع کرو اللہ تم لو جو بہ بنالے گا)

تقویت الایمان میں تیسری قسم شفاعت بالاذن بیان کی اور اس کے بارے میں لکھا کہ وہ ہو سکتی ہے مگر اس کے بیان میں وہ خط اور خراہیاں کیں کہ مسلمان سے بہت دور ہیں اس قسم کا حاصل بھی انکار شفاعت میں نکلتا ہے کیونکہ شفاعت کی دو صورتوں کے انکار کے بعد جو تیسری صورت کو ممکن اور جائز مانا وہ دراصل شفاعت ہے ہی نہیں نہ شرعاً نہ عقلانہ عرف، پوری عبارت یہ ہے:

”تیسری صورت یہ ہے کہ چور پر چوری تو ثابت ہو گئی مگر وہ ہمیشہ کا چور نہیں اور چوری کو اس نے کچھ اپنا پیشہ نہیں ٹھہرایا، مگر نفس کی شامت سے قصور ہو گیا سواں پر شرمندہ ہے اور رات دن ڈرتا ہے اور بادشاہ کے آئین کو سر آنکھوں پر رکھ کر اپنے تیسیں تقصیر وار سمجھتا ہے اور لاٹ سزا کے جانتا ہے اور بادشاہ سے بھاگ کر کسی امیر و وزیر کی پناہ نہیں ڈھونڈتا اور اس کے مقابلہ میں کسی کی حمایت نہیں جاتا اور رات دن اس کا منحد کیجھ رہا ہے کہ دیکھیے میرے حق میں کیا حکم فرمادے۔ سواں کا یہ حال دیکھ کر بادشاہ کے دل میں اس پر ترس آتا ہے مگر آئین بادشاہت کا خیال کر کے بے سبب درگزرنہیں کر سکتا، کہ کہیں لوگوں کے دلوں میں اس آئین کی قدر گھٹ نہ جاوے سو کوئی امیر و وزیر اس کی مرضی پا کر اس تقصیر وار کی سفارش کرتا ہے اور بادشاہ اس امیر کی عزت بڑھانے کو ظاہر میں اس کی سفارش کا نام کر کے اس چور کی تقصیر معاف کر دیتا ہے۔ سواں امیر نے اس چور کی سفارش اس لینہیں کی کہ اس کا قراتی ہے یا آشنا یا اس کی حمایت اس نے اٹھائی بلکہ محض بادشاہ کی مرضی سمجھ کر کیونکہ وہ تو بادشاہ کا امیر ہے نہ چوروں کا تھانگی، جو چور کا حمایت بن کر اس کی سفارش کرتا ہے، تو آپ بھی چور ہو جاتا ہے۔ اس کو شفاعت بالاذن کہتے ہیں یعنی یہ شفاعت خود مالک کی پرواگی سے ہوتی ہے سوال اللہ کی جناب میں اس قسم کی شفاعت ہو سکتی ہے اور جس نبی و ولی کی شفاعت کا قرآن و حدیث میں مذکور ہے سواں کے معنی یہی ہیں۔ (۱۰۳)

اور پھر اس کے چند سطر کے بعد لکھا:

”وَهُوَ خُودٌ بِرَأْيٍ أَغْفُرُ وَرَحِيمٌ هُوَ سبِّ مُشْكِلِينَ اپنے ہی فضل سے کھول دے گا اور سب  
گناہ اپنی ہی رحمت سے بخش دے گا اور جس کو چاہے گا اپنے حکم سے اس کا شفع  
بنادے گا۔“ (۱۰۵)

دیکھو کہ اللہ تعالیٰ جو قادر، غنی، قاهر، متکبر، ذوالجلال والاکرام، جامع جمیع صفات کمال اور منزہ،  
متعال ہے ہر طرح کے نقصان سے اور احتیاج اور شبه و مثال سے اس کو ایک بندے کے جیسا  
ٹھہر لیا اور مرتبہ الوہیت اور عوام قدرت اور بے نیازی کا کچھ خیال نہ کیا بلکہ صاف لکھ دیا کہ اللہ کی  
جناب میں اس قسم کی شفاعت ہو سکتی ہے اور جس نبی و ولی کی شفاعت قرآن میں مذکور ہے سواس  
کے یہی معنی ہیں۔

### عبارت تقویت الایمان کا تنقیدی جائزہ

اب ہم تفصیل سے اس عبارت کی خرابیاں بیان کرتے ہیں:  
اممیل دہلوی نے کہا:

”مگر نفس کی شامت سے قصور ہو گیا سو اس پر پر شرمندہ اور رات دن ڈرتا  
ہے۔“ (۱۰۶)

اہل سنت کے مسلک کے مطابق گناہ کبیرہ کے مرتكب کی بخشش اور شفاعت کے لیے توبہ ضروری  
ہے نہیں، گناہ کبیرہ کرنے والوں کی بے توبہ کے بھی مغفرت اور شفاعت ہو گی جیسا کہ ہم نے اوپر  
تفصیل سے لکھا ہے، اممیل صاحب نے یہ بات معتزلہ کے مذہب سے لی ہے (ظاہر ہے کہ  
جب وہ مجرم اپنے گناہ پر شرمندہ ہے اور رات دن ڈرتا ہے تو یہی اس کی توبہ ہو گئی۔)

شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ”هدی للمنتقین“ کی تفسیر میں لکھتے ہیں:

”عنو کے دو طریقے ہیں اول یہ کہ ان کے اعتقاد صحیح کے قوی ہونے اور ان کے

۱۰۵۔ مرجح سابق

۱۰۶۔ مرجح سابق

دل میں برا بائیوں کے تاثیر نہ کرنے سے ان کو بے توبہ، بے شفاعت اور بے عذاب کے بخش دیں، دوسرا یہ کہ یہ عمل کے مقابلہ میں توبہ کرتے ہیں ان کے سیناتاں کو اللہ تعالیٰ حنات سے بدل دے گا۔ (۱۰۷)

اب سلیل دہلوی کا مذہب دیکھنے کے بقول ان کے جو گناہ گارہمیشہ کا گناہ گار نہیں ہے اور گناہ کو اس نے پیشہ نہیں ٹھہرایا ایسے گناہ گار سے بھی اللہ بے سب درگز نہیں کر سکتا۔

تفسیر عزیزی میں ہے:

قرآن مجید معلوم و مشحون است از این صفات که کان اللہ عفو غفور اور حیما کریما و اگر در حدیث نظر نکیم بالاتراز حد تو اتراین مضمون را خواهیم یافت۔ (۱۰۸)

ترجمہ: قرآن مجید میں ان صفات کا بکثرت بیان موجود ہے کہ اللہ غفور ہے عفو، رحیم اور کریم ہے اور اگر حدیث پاک میں دیکھیں تو حدتواتر سے زیادہ اس مضمون کو احادیث میں پائیں گے۔

یہ گفتگو اس شخص کے بارے میں ہے جو گناہ کبیرہ کا مرتكب ہوا اور بے توبہ مر گیا ہو مگر اسماعیل دہلوی صاحب کی جرأت دیکھئے کہ اللہ غفور و رحیم کو یہ سمجھے کہ ایک گناہ گارش مرمنہ ڈرنے والے سے درگز نہیں کرسکتا، اللہ کے بارے میں یہ سمجھنا کہ ”ونہیں کرسکتا“ تو یہ یافع اللہ مایشاء (۱۰۹) اور ان اللہ یا حکم ما یرید (۱۱۰) اور وہ علی کل شی قدر (۱۱۱) جیسی سیکڑوں آیتوں کا انکار ہے اور یہ جو لکھا کہ ”بے سبب درگز نہیں کرسکتا“ (۱۱۲) دراصل یہ بھی معترض کی فرش برداری ہے کیونکہ مسلم اہل سنت میں اللہ تعالیٰ کے افعال کے لیے سبب و علت اور غرض و غایت ٹھہرانا جائز نہیں، اس لیے کہ اللہ یا کوئی چیز واجب نہیں اس میں معترض کا اختلاف ہے کہ وہ

۱۰- تفسیر عزیزی: شاه عبدالعزیز محدث دهلوی، سورۂ بقر، زرۂ آیت هدی للمنتقین

١٠٨ - مرجع سابق

۱۰۹۔ اللہ جو چاہتا ہے کرتا ہے۔ مرجع سورہ ابراہیم آیت ۲۸

۱۱۰۔ اللہ حکم فرماتا ہے جس کا ارادہ کرتا ہے۔ سورۃ المائدہ، آیت ۱

۱۱۱۔ اللہ ہر چیز پر قادر ہے۔ سورہ ہود آیت ۲

١١٢ - تقویت الايمان ص ٢٦

اللہ تعالیٰ کے افعال کی تعلیل واجب جانتے ہیں، کتب عقائد میں اس بحث کی تفصیل موجود ہے بالخصوص شرح موافق میں اس مسئلہ کی پوری تفصیل مذکور ہے (۱۱۳)۔ غور کرنے کا مقام یہ ہے کہ اہل سنت کے نزدیک کافر کا بخشا جانا بھی عقلًا جائز ہے مگر معتزلہ اسے ممتنع عقلی کہتے ہیں اہل سنت نے ان کے مذہب کا رد کیا ہے، شرح عقائد نسفی میں بھی اس کی تفصیل مذکور ہے، وہا بیہ پر یہ آفت پڑی کہ صاف لکھ دیا کہ گنہگار شرمندہ ڈرنے والے سے بھی ”بے سبب درگزرنہیں کرسکتا“ دیکھو کیسی صریح مخالفت ہے مسلک اہل سنت کی اور کسی بے ادبی اور گستاخی ہے اللہ تعالیٰ کی شان میں اور اللہ تعالیٰ کے عموم قدرت اور کمال بے نیازی کا انکار ہے نیز لا یسائل عما یفعل وهم یسئللوں (۱۱۴) وغیرہ اکثر آیات کے خلاف ہے اور یہ جو لکھا کہ ”اپنے آئین کا خیال کر کے“ دراصل یہ بات بھی معتزلہ سے سمجھی ہے، شرح عقائد نسفی اور شرح مقاصد وغیرہ میں معتزلہ کی طرف سے دلیل نقل کی گئی ہے کہ معتزلہ کہتے ہیں:

گناہگاروں کی عبید آیات و احادیث سے ثابت ہے اگر ان کو عذاب نہیں دے  
گا تو خلف و عبید لازم آئے گا اور اللہ تعالیٰ کی بات بدل جائے گی اور خبریں جو  
گنہگاروں کے عذاب کو تام کرتی ہیں وہ جھوٹی ہو جائیں گی۔

اہل سنت نے اس کا جواب یہ دیا کہ عفو و درگز رکنی نصوص بھی کثرت سے ہیں اگر عبید و عذاب کی آیات عام ہوں تو وہ عفو و درگز رکنی آئیوں سے خاص ہو گئیں، یعنی گنہگاروں کو عذاب دیا جائے گا سو ائے ان گنہگاروں کے جنم سے وہ درگز رفرمادے گا۔

اسمعیل دہلوی نے اتنی بات معتزلہ سے لی مگر پھر ان سے بھی آگے جا کر یہ لکھا کہ وہ توبہ والے کو بھی بے سبب درگزرنہیں کرسکتا کیونکہ معتزلہ بھی توبہ والے گناہگار کے عفو و درگز رکنے مکر نہیں تھے، کیا تم اشہے کہ خود ہی اسمعیل دہلوی نے آیت کریمہ ”ان الله لا یغفر ان یشرک به

۱۱۳۔ دیکھئے شرح موافق، الموقف الخامس، المرصد السادس المقصد الثامن ص ۶۵۵، ۶۵۶، مطبع نول کشور، لکھنؤ

۱۱۴۔ ترجمہ: اللہ جو کرتا ہے اس کے بارے میں سوال نہیں کیا جائے گا اور بندے (اپنے افعال) کے بارے میں پوچھ جائیں گے۔

ویغفر مادون ذلک لمن یشاء“ (۱۱۵) کے بیان میں لکھا ہے:  
اور باقی جو گناہ ہیں ان کی جو جو کچھ سزا آئیں اللہ کے یہاں مقرر ہیں سوال اللہ کی  
مرضی پر یہ دیوے چاہے معاف کرے۔ (۱۱۶)

اب وہی اللہ یہاں ایسا ہو گیا کہ بے سبب در گزر نہیں کر سکتا، اللہ تعالیٰ کو سبب اور بندوں کا محتاج  
ہنانا یہ کیسی دینداری ہے؟ در گز رنہ کر سکنے کا جو سبب بیان کیا وہ اس سے بھی بڑھ کر ہے لکھتے ہیں کہ:  
”کہیں لوگوں کی نظر میں اس آئین کی قدر گھٹ نہ جائے۔“

واہ کیا عقل و دین ہے کہ اسلامی دہلوی اللہ کی شان میں کیا کیا بے ادبیاں کرتے ہیں یہاں چند  
باتیں قابل توجہ ہیں:

۱۔ اللہ تعالیٰ کا ڈرنا

۲۔ جب اس آئین میں سزا بھی ہے اور عفو بھی، اور صاف کہا گیا ہے جسے ہم چاہیں گے بخش دیں  
گے پھر در گز کرنے سے لوگوں کے دل میں آئین کی قدر کیوں گھٹنے لگی؟ معاذ اللہ اللہ تعالیٰ کے  
اس ترد اور تشویش کی کوئی توجیہ سوائے اس کے اور نہیں ہو سکتی کہ وہ بھول گیا کہ اس نے اپنی  
آیات میں معاف کرنے کا بھی بیان کیا ہے۔

۳۔ اس عبارت سے لازم آیا کہ آئین کا بنانے والا جاہل ٹھہرتا ہے کیونکہ آئین بناتے وقت اس  
کو یہ خبر نہیں تھی کہ ایک دن مجھے ضرورت پڑے گی اور مجھے ترس آئے گا اور میں چاہوں گا کہ اپنے  
بندے شرمندہ اور ڈرنے والے اور اپنی طرف رجوع کرنے والے سے در گز رکروں مگر در گز ر  
نہیں کر سکوں گا اس خوف سے کہیں آئین کی قدر نہ گھٹ جائے کیونکہ اس کو اگر ان سب بالتوں کی  
خبر ہوتی تو ایسا آئین ہی کیوں بناتا جس سے خود اس کو عاجزی اور پیشمانی ہو اور اس آئین کے  
سبب لاچار اور دوسروں کا محتاج ہو جائے۔

۴۔ وہ آئین برآ ہو گا کہ اس کی خواہش پوری نہیں کرنے دیتا اور اگر آئین اچھا ہے تو اس کی یہ

۱۱۵۔ ترجمہ: اللہ تعالیٰ اس شخص کی بخشش نہیں کرے گا جو اس کے ساتھ شرک کرتا ہے اور اس کے سوا جس کے لئے جو  
چاہے بخش دے گا۔ سورۃ النساء، آیت ۲۸

۱۱۶۔ تقویت الایمان، ص ۱۱، کتب خانہ رحمیہ، دیوبند

خواہش بری ہے۔

۵۔ جب اس کو معلوم ہو گیا کہ آئین برا ہے پھر بھی اس کو اس کی قدر گھٹ جانے کا ڈر ہے یہ بات اچھی نہیں ہے کہ اگر آئین کی برائی پہلے معلوم نہ تھی اور اب معلوم ہوئی تو صاف کہہ دینا چاہیے تھا کہ یہ آئین برا تھا بہم اس کے خلاف کرنے کو اچھا سمجھتے ہیں حق بات چھپانا بندوں کی نسبت بھی برا ہے چہ جائیکہ اللہ تعالیٰ حق بات چھپائے وہ خود فرماتا ہے ”واللہ لا بستحی من الحق“ (۷۱) اللہ تعالیٰ حق (بیان کرنے) سے حیان نہیں کرتا۔

۶۔ جب آئین اس کا بنا پایا ہوا ہے اور وہ مالک آئین ہے ہر وقت اس کو اختیار ہے کہ جب چاہے آئین میں تغیر و تبدل یا شخ کردے پھر آخر اس کو کیا ہو گیا کہ باوجود ترس آنے کے وہ بے سب کچھ نہیں کر سکتا اور دوسروں کا محتاج ہو گیا ظاہر تو یہود کے مذہب پر یہ بات درست ہو سکتی ہے کہ وہ شخ کے منکر ہیں۔

اسمعیل دہلوی صاحب نے آگے کہا ہے:

”سوکوئی امیر و وزیر اس کی مرضی پا کر اس تقسیم وار کی سفارش کرتا ہے“

دیکھو اس عبارت میں کیا کیا قباحتیں ہیں:

۱۔ پہلی تو یہ کہ بادشاہ پر امیر و وزیر کا احسان ثابت ہوتا ہے کیونکہ اگر وہ شفاعت نہ کریں تو بے چارے بادشاہ کے دل کی خواہش دل ہی میں رہ جائے اور کوئی سبیل در گز رکرنے کی نہ تھی یہ عجب طرح کی کشاکش ہے ادھر آئین کا خیال ادھر دل کی خواہش کا جو خلاف آئین ہے۔

۲۔ دوسری یہ کہ جب امیر و وزیر نے اس کی مرضی دیکھی تو ان کے نزدیک تو اس کے آئین کی قدر یقیناً گھٹ جائے گی کیونکہ ان کو معلوم ہو گیا کہ بادشاہ کی مرضی خلاف آئین ہے۔

۳۔ تصور وار کو بھی اگر معلوم ہو گیا کہ امیر و وزیر نے بادشاہ کی مرضی پا کر میری سفارش کی ہے تو اس کے نزدیک بھی آئین کی قدر گھٹ جائے گی اور آئین کی قدر گھٹنے سے بچانے کے لیے بادشاہ نے جو حیلہ بنایا تھا وہ کسی کام نہیں آیا اور اگر ان کو یہ بات معلوم نہیں کہ امیر و وزیر نے بادشاہ کی مرضی پا کر

میری سفارش کی ہے تو ان کے نزدیک تو امیر و وزیر بادشاہ سے بڑے ٹھہرے کیونکہ اپنے دل کی جو بات بادشاہ اپنے آئین کا خیال کر کے نہ کر سکتا تھا امیر و وزیر کے کہنے سے لاچار ہو کر کرنا پڑی وہ سوچے گا کہ یہ امیر و وزیر بڑے زبردست ہیں اور پہلے بادشاہ کا منھ تک رہا تھا اور امیر و وزیر کی طرف رجوع نہیں کر رہا تھا تو اس بات سے وہ سخت نادم و پیشمان ہو گا کہ بادشاہ کا منھ دیکھنا کچھ کام نہ آیا تھا بلکہ وہ امیر و وزیر کے کہنے سے ہی بچا۔

۲۔ چوتھی بات یہ کہ آئین کی قدر تواب بھی قصور وار کی نظر میں گھٹ گئی پہلی صورت میں خود بادشاہ کے خلاف آئین کرنے سے اور دوسری صورت میں امیر و وزیر کے باعث بلکہ اب تو اس سے بھی بری ہوئی۔

اس معلیل دہلوی آگے لکھتے ہیں:

”بادشاہ اس امیر کی عزت بڑھانے کو ظاہر میں اس کو سفارش کا نام کر کے اس چور کی تقصیر معاف کر دیتا ہے۔“

اس کو دھوکا بازی کہتے ہیں دنیا کے بادشاہوں میں سے جو زرے دنیا پرست اور بڑے فرمی ہوتے ہیں وہ ایسی باتیں کرتے ہیں اور جن کو کچھ اپنے مرتبہ کا اور صاف گوئی و حق گوئی کا خیال ہوتا ہے وہ بھی اس کو گوارا نہیں کرتے۔ ایسی وابھی اور لا یعنی مثال لَا کر اس معلیل دہلوی کہتے ہیں:

”اللہ کی جناب میں اس فتنم کی شفاعت ہو سکتی ہے اور جس نبی و ولی کی شفاعت کا قرآن و حدیث میں مذکور ہے سواس کے بھی معنی ہیں۔“

دیکھئے کیسی گستاخی ہے اللہ تعالیٰ کی شان میں اور کیا کیا قباحتیں ہیں اس کلام میں، پھر آگے اس معلیل دہلوی لکھتے ہیں کہ:

”اس امیر نے اس چور کی سفارش اس لیے نہیں کی کہ اس کا قراہتی ہے یا آشنا ہے۔“

کیا تماشہ ہے کہ جو بات سفارش یا شفاعت سے کوئی تعلق نہیں رکھتی اس کو تو شفاعت کا نام دے دیا اور جو حقیقتاً شفاعت و سفارش ہے جو دنیا میں بھی جاری ہے اور دین میں بھی قرآن و حدیث کی روشنی میں ثابت ہے اس کا انکار کر دیا، زمانے کا یہی دستور ہے کہ سفارش یا شفاعت کی

تین وجوہات ہوتی ہیں قرابت، آشنائی (جان پہچان) یا استدعا اور دین میں تینوں باتیں ثابت ہیں۔

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے:

”والذین آمنوا واتبعهم ذریتهم بایمان الحقنا بهم ذریتهم“ (۱۸)

ترجمہ: اور وہ لوگ جو ایمان لائے اور ان کی اولاد نے ان کے ایمان کی پروی کی تو ہم ان کی اولاد کو ان کے ساتھ ملا دیں گے۔

حدیث پاک میں حضور نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:

من قرأ القرآن وحفظه ادخله الله الجنة وشفعه في عشرة من

أهل بيته كلهم قد استوجبوا النار. (۱۹)

ترجمہ: جس نے قرآن پڑھا اور اس کو یاد کیا اللہ اس کو جنت میں داخل فرمائے گا اور اس کے دس گھروالوں کے حق میں اس کی شفاعت قبول فرمائے گا جن پر جہنم واجب ہو گئی تھی۔

اس مفہوم کی احادیث بکثرت ہیں جن میں بعض ہم نے اوپر ذکر کیں۔ پھر اسماعیل دہلوی صاحب نے لکھا کہ ”وہ بڑا غفور و رحیم ہے۔“

سب مسلمانوں کے نزدیک تو بے شک وہ ایسا ہی ہے مگر اسماعیل صاحب کو یہ کلمہ کہنا زیب نہیں دیتا اور نہ ہی ان کے گزشتہ کلام سے کوئی ربط رکھتا ہے کیونکہ جو ایک گنہگار شرمندہ ڈرنے والے سے بے سبب درگز نہیں کر سکے وہ کیا بڑا غفور و رحیم ہے پھر لکھتے ہیں کہ ”سب گناہ اپنی ہی رحمت سے بخشن دے گا“۔ حالانکہ تفسیر عزیزی میں صاف لکھا ہے کہ:

اپنی رحمت یا پیغمبر کی شفاعت سے بعض گناہ کبیرہ والوں کو بخشن دے گا۔ (۲۰)

اور یہ مضمون صاف و صریح حدیث شریف میں موجود ہے شفاء قاضی عیاض وغیرہ میں حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے مردی ہے:

۱۱۸۔ الطور، آیت ۲۱

۱۱۹۔ ابن ماجہ: باب فضل من تعلم القرآن و علمہ ج اس ۷۸

۱۲۰۔ تفسیر عزیزی: شاہ عبدالعزیز محمدث دہلوی

عن ابن عباس رضى الله تعالى عنهماعنه عليه السلام توضع  
 للأنبياء منابر يجلسون عليها ويقى منبرى لاجلس عليه قائما  
 بين يدى ربى منقبا فيقول الله تبارك وتعالى ما تريده ان اصنع  
 بامتك فاقول يا رب عجل حسابهم فيدعى بهم فيحاسبون  
 فمنهم من يدخل الجنة برحمته ومنهم من يدخل الجنة  
 بشفاعتي، ولا ازال اشفع حتى اعطي صكاكا برجال قد امر بهم  
 إلى النار حتى ان خازن النار ليقول يا محمد ما تركت غضب  
 ربك في امتك من نعمة. (١٢١)

ترجمہ: حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا حضرات انبیاء کرام علیہم السلام کے منبر رکھے جائیں گے اور وہ ان پر جلوہ افروز ہوں گے جبکہ میراث خالی رہ جائے گا میں اس پر نہیں بیٹھوں گا بلکہ سراپا سوال بن کر اپنے پروردگار کی بارگاہ میں کھڑا رہوں گا، ارشاد باری تعالیٰ ہو گا اے حبیب اپنی امت کے لیے کیا چاہتے ہو کہ میں کروں؟ عرض کروں گا کہ اے پروردگار میری امت کا حساب جلد کر دے پس بلا کران کا حساب کیا جائے گا ان میں سے بعض اللہ کی رحمت سے جنت میں داخل ہوں گے اور بعض کہ میری شفاعت سے جنت میں داخل ہوں گے اور میں برابر شفاعت کرتا رہوں گا یہاں تک کہ مجھے چند لوگ ایسے ملیں گے جن پر دوزخ میں ڈالنے کے پروانے چاری ہو چکے ہوں گے میں ان کی شفاعت کروں گا یہاں تک کہ جہنم کا دار و نم مجنح سے کہے گا کہ اے محمد ﷺ آپ نے تو عذاب الہی سے اپنی

- (الف) کتاب الشفاء لقاضی عیاض: الباب الثالث: فصل فی ذکر الشفاعة و المقام المحمود  
 (ب) المستدرک للحاکم، ج ۱، ج ۱۳۵، دارالکتب العلمی، بیروت ۱۹۹۰ء  
 (ج) سیر اعلام النبلاء للذهبی، ج ۱۳، ج ۸۳ مؤسسة الرسالة، بیروت ۱۳۱۳ھ۔ امام حاکم نے اس کو صحیح غریب کہا ہے، امام ذہبی نے غریب منکر کہا ہے، اس کی سند میں محمد بن ثابت البناوی ہیں ان کو بخاری نے ”فیہ نظر“ اور ابن حمین نے ”لیس بشی“ کہا ہے۔

امت کے لیے کچھ بھی نہیں چھوڑا۔

وہابیہ کی جرأت دیکھو کہ کیسے خدا و رسول کی مخالفت کرتے ہیں اور دینداری کا دعویٰ کرتے ہیں۔ پھر اسے ملیل دہلوی لکھتے ہیں کہ:  
”جس کو چاہے اپنے حکم سے شفیع بنادے گا“۔

یہ بات کلام اللہ کے صاف خلاف ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے: ”عَسَىٰ إِن يَعْشُكُ  
رَبُكَ مَقَامًا مَحْمُودًا“ (۱۲۲) ترجمہ: عنقریب آپ کا رب آپ کو مقام محمود پر فائز فرمائے  
گا۔

جمهور مفسرین و علماء کرام کے نزدیک مقام محمود سے شفاعت مراد ہے اور اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: ”وَلِسُوفِ يَعْطِيكَ رَبُكَ فَتْرَضِي“ (۱۲۳) ترجمہ: عنقریب آپ کا رب آپ کو اتنا عطا فرمائے گا کہ آپ راضی ہو جائیں گے۔ ان آیات سے حضور کاشفع ہونا معلوم ہوا جب کہ اسے ملیل دہلوی کہتے ہیں کہ جسے چاہے گا شفیع بنادے گا اس طرح ان کے کلام میں بے شمار حدیثوں کا انکار صریح ہے، جن احادیث میں تفصیل اور تخصیص کے ساتھ آنحضرت ﷺ اور انہیا، ملائکہ، آل واصحاب، اولیاء، اولاد اور قرآن وغیرہ کی شفاعت کا ذکر ہے ان احادیث میں سے بعض ہم نے ذکر کیں۔

اسی طرح اسے ملیل دہلوی صاحب نے یہ جو قید لگائی کہ ”رات دن اس کا منہد کیھر ہاہے“، اس میں بھی صریح احادیث صحیح کا انکار ہے۔ صحیح بخاری سمیت متعدد کتب حدیث میں یہ حدیث مذکور ہے کہ قیامت کے دن لوگ حیران و پریشان ہو کر فکر کریں گے اور شفیع کو تلاش کریں گے اور حضرت آدم علی نبینا و علیہ السلام کے پاس جائیں گے پھر درجہ بدرجہ حضرت ختم المرسلین ﷺ کے پاس آ کر عرض و معروض کریں گے آپ فرمائیں گے میں اسی کام کے لیے ہوں جب شفاعت ہو گی۔ اسے ملیل دہلوی کے مذہب پر تو تمام اولین و آخرین کے لیے شفاعت ہو نہیں سکتی۔

۱۲۲۔ بنی اسرائیل، آیت ۹

۱۲۳۔ الحجۃ، آیت ۵

## مولانا فضل حق خیر آبادی اور تقویت الایمان

شفاعت کے بیان میں جو کچھ اسماعیل دہلوی نے لکھا، علمائے وقت نے ان کے رو برداں کا رد کیا، مولانا فضل حق خیر آبادی جزاہ اللہ خیر آنے "تحقيق الفتوی فی ابطال الطغوی" نام سے شرح و بسط سے کتاب لکھی اور اسماعیل صاحب کی تکفیر ثابت کی اور علمائے دیندار کی اس پر مہریں ہوئیں (۱۲۲) اور ان سے اس کا کوئی جواب نہ بن پڑا جس کو چاہیے بالتفصیل وہاں دیکھ لے۔

۱۲۳۔ استاذ مطلق مولانا فضل حق فاروقی چشمی خیر آبادی ۱۴۱۷ھ میں ولی میں پیدا ہوئے۔ اکثر تعلیم اپنے والد گرامی حضرت مولانا فضل امام خیر آبادی سے حاصل کی، حدیث کے لئے حضرت شاہ عبدالقادر دہلوی اور حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی کے سامنے زانوئے تلمذ تھے کیا، ۱۳۶ سال کی عمر میں درسیات کی تکمیل کر لی، اپنے زمانے میں محققوں کے امام تھے، عربی کے بلند پایہ شاعر تھے، کہا جاتا ہے کہ آپ کے بعض عربی قصائد مشاہیر شعراء عرب پر فائز ہیں۔ ہزاروں طلبہ نے آپ سے اکتساب فیض کیا اور اپنی اپنی جگہ علم و فن کے آفتاب و ماہتاب بن کر پہنچے، تلامذہ میں یہ چار حضرات "عناصر اربعہ" کہلاتے ہیں۔ (۱) آپ کے صاحجوادے مولانا عبد الحق خیر آبادی (۲) تاج الغول مولانا عبد القادر بدایوی (۳) مولانا ہدایت اللہ خاں جونپوری (۴) مولانا فیض الحسن سہارپوری۔ ۱۸۵ء میں انگریزوں کے خلاف جہاد کا فتویٰ دیا اور جنگ آزادی کی قیادت کی، اسی حرم میں کالاپانی کی سزا ہوئی اور ۱۲/۱۴۸۲ھ/۱۸۶۱ء کو جزیریہ اٹھمان میں وفات پائی، اور وہیں مدفون ہوئے۔ ایک درجن سے زیادہ معمر کرا را صانیف یادگار چھوڑیں۔

شاہ اسماعیل دہلوی نے ۱۴۲۰ھ میں تقویت الایمان تصنیف کی، جس کی اشاعت کے بعد ملک بھر اور بالخصوص ولی میں ایک اضطراب پیدا ہو گیا، تقویت الایمان کی وہ عبارت جس میں شفاعت کی بحث تھی ایک صاحب نے منتظر کر کے اس کے پارے میں مولانا فضل حق خیر آبادی سے استفتا کیا۔ آپ نے ۱۸ ارمنسان المبارک ۱۴۲۰ھ میں اس استفتا کا تفصیلی اور تحقیقی جواب دیا جو فارسی زبان میں تحقیق الفتوی فی ابطال الطغوی کے نام سے شائع ہوا۔ اس کا اردو ترجمہ علامہ عبد الحکیم شرف قادری علیہ الرحمہ نے رمضان ۱۳۹۸ھ/۱۷۸۷ء اگست ۱۹۹۹ء کیا، جو ۱۳۹۹ھ میں شاہ عبد الحق محدث دہلوی اکیڈمی سرگودھا پاکستان سے شائع ہوا۔ ۱۹۸۲ء میں مولانا عبد المنان کلیمی کے زیر اہتمام دائرة المعارف الاجنبیہ، گھوی نے پہلی بار ہندوستان میں اس کو شائع کیا۔

استفتائیں سائل نے شاہ اسماعیل دہلوی کی عبارت نقل کر کے تین سوال کئے تھے:

- (۱) یہ کلام حق ہے یا باطل؟
  - (۲) یہ کلام سید المرسلین ﷺ کی شان میں تنقیص و تخفیف پر مشتمل ہے یا نہیں؟
  - (۳) اگر اس کلام میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی تنقیص شان ہے تو اس کا قائل شرعاً کیا ہے؟
- آپ نے ان تینوں سوالوں کے مندرجہ ذیل جوابات عنایت فرمائے:

بقیہ حاشیہ اگلے صفحہ پر.....

یہاں صرف اس قدر ثابت کرنا مقصود ہے کہ اسماعیل دہلوی صاحب کا بیان کتاب و سنت اور مذہب اہل سنت کے خلاف ہے اور یہ بات بخوبی ظاہر ہو گئی۔

## کتاب تنبیہ الغافلین کا تقدیری جائزہ

ان دنوں ایک کتاب ”تنبیہ الغافلین“ (۱۲۵) کے نام سے اس فقیر کی نظر سے گزری اس

- (۱) قائل کا یہ کلام سرتاپا چھوٹ، دروغ، غریب اور دھوکہ ہے۔
- (۲) یہ کلام بلاشبہ سید عالم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اور دیگر انبیاء، اوصیا، ملائکہ، اور اولیا کی تتفصیل شان پر مشتمل اور تخفیف پر دلالت کرتا ہے۔
- (۳) اس بے ہودہ کلام کا قائل از روئے شریعت کا فرادر بے دین ہے، اور ہرگز مسلمان نہیں، شرعاً اس کا حکم قتل اور تکفیر ہے، جو شخص اس کے کفر میں بیک و تر دلاعے یا اس احتیفاف کو معمولی جانے کا فرود بے دین نا مسلمان لعین ہے۔  
*(تحقیق الفتوى، ص ۲۲۶، ۲۲۷، دائرۃ المعارف الاصحہ، گھوی ۱۹۸۲ء)*

اس نتوے پر ۱۸ امشاہیں علمانے اپنے تابیدی و تصدیقی و تصنیف فرمائے ہیں میں بعض حضرات یہ ہیں:

- (۱) مفتی صدر الدین آزر رده صدرالصلوٰۃہ بیل، تلمیذ شید شاہ عبدالقدار محدث دہلوی، شاہ عبدالعزیز محمدث دہلوی اور مولانا فضل امام خیر آبادی۔ ۱۲۸۵ھ میں وفات پائی۔
- (۲) مولانا مخصوص اللہ بن مولانا رفع الدین بن شاہ ولی اللہ محدث دہلوی، تلمیذ شاہ عبدالعزیز دہلوی ۱۴۷۳ھ میں وفات پائی۔
- (۳) مولانا محمد رشید الدین خاں دہلوی، شاہ رفع الدین دہلوی کے مشہور تلامذہ میں تھے شاہ عبدالقدار دہلوی اور شاہ عبد العزیز سے بھی استفادہ کیا، وفات ۱۲۳۹ھ میں ہوئی۔
- (۴) مولانا کریم اللہ فاروقی دہلوی بن اطف اللہ فاروقی، شاہ عبدالعزیز محمدث دہلوی اور مولانا رشید الدین دہلوی سے تحصیل علم کی، حضرت آل احمد بیچھے میاں مارہروی کے مرید و خلیف تھے، ۱۴۹۱ھ میں وفات پائی۔
- (۵) حضرت شاہ عبدالقدار سے بھی استفادہ کیا، ۱۴۷۲ھ میں دہلوی سے بھرت کر کے مدینہ منورہ چلے گئے وہیں وفات ہوئی۔
- (۶) حضرت مولانا محمد موسی دہلوی بن مولانا رفع الدین بن شاہ ولی اللہ، اپنے والد گرامی اور پچاشاہ عبدالعزیز سے تحصیل علم کی، ۱۲۲۰ھ کے مشہور مناظرہ دہلوی میں مولانا اسماعیل دہلوی اور مولانا عبدالحکیم سے بحث کرنے میں پیش تھے۔ ۱۲۹۵ھ میں وفات ہوئی۔ (ان حضرات کی ولدیت، نسبت تلمذ اور سنین وفات کے سلسلہ میں ”تذکرة علماء ہند“ از مولوی رحمان علی پر اعتماد کیا گیا ہے۔)

۱۲۵۔ تنبیہ الغافلین اردو میں ۳۶۶ صفحات کی ایک خیلی کوتیرہ ہے، ہمارے پیش نظر جو نسخہ ہے اس میں ابتداء کے صفحات نہیں ہیں، اس لیے یہ معلوم نہ ہو سکا کہ یہ کس کی تصنیف ہے، آخری صفحے سے پتا چلتا ہے کہ اس کتاب میں ۲۵ ابواب ہیں، اور یہ مطبع دارالاسلام دہلوی سے رمضان ۱۲۲۶ھ / اگست ۱۸۲۸ء میں شائع ہوئی۔

میں شفاعت کا کچھ ذکر ہے مناسب معلوم ہوتا ہے کہ اس کی بھی بعض غلطیاں ظاہر کر دی جائیں  
”تنبیہ الغافلین“ میں لکھا ہے کہ:

ان دونوں عوام میں بلکہ بعض خواص میں شفاعت کا بڑا جھگڑا پڑا ہے ناواقف  
لوگ کہتے ہیں کہ ہمارے گروہ کے لوگ شفاعت کے منکر ہیں یہ نہیں سوچتے کہ  
ہم تو ہرگز اس شفاعت کے جس کا بیان اللہ تعالیٰ نے قرآن مجید میں اور رسول  
مقبول نے احادیث میں فرمایا ہے اور علماء نے تفسیر کی کتابوں میں لکھا ہے منکر  
نہیں۔

جان لیجئے کہ یہ لوگ اسماعیلیہ، وہابیہ، نجدیہ اس شفاعت کے منکر ہیں جو اہل سنت و جماعت  
کا مسلک ہے اور قرآن و حدیث اور تفسیر سے ثابت ہے جیسا کہ اوپر طاہر ہو گیا۔

اللہ تعالیٰ ارشاد فرماتا ہے: ”عسیٰ ان یبعشک ربک مقاماً محموداً“ (۱۲۶)  
”عنقریب اللہ آپ کو مقام محمود پر فائز فرمائے گا“ یعنی مقام شفاعت پر فائز فرمائے گا۔  
”ولسوف يعطيك ربک فرضی“ عنقریب اللہ آپ کو اناطاطا فرمائے گا کہ آپ راضی  
ہو جائیں گے۔

تفسیر عزیزی میں لکھا ہے:

در حدیث است کہ چوں ایں آیت نازل شد آں حضرت ﷺ بیاراں خود  
فرمودند کہ من ہرگز راضی نشوم تا آنکہ یک یک کس را ازامت خود بہشت  
داخل کننم (۱۲۷)

ترجمہ: حدیث میں ہے کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو آنحضرت ﷺ نے اپنے  
صحابہ سے ارشاد فرمایا کہ میں ہرگز راضی نہیں ہوں گا یہاں تک کہ اپنی امت  
کے ہر ہر فرد کو جنت میں داخل نہ کرالوں۔

پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

۱۲۶۔ سورۃ بنی اسرائیل: ۹:۷

۱۲۷۔ تفسیر عزیزی: شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی، ص ۲۸۲، تحت آیت ”ولسوف يعطيك ربک فرضی“

وہ شفاعت بالاذن ہے کسی کے اختیار میں نہیں سوئی دلیلیں لوگوں کے پوچھنے پر اس مقدمے میں لکھی گئی ہیں۔

پھر صاحب تنبیہ الغافلین نے دلیل میں مندرجہ ذیل آیات نقل کیں:

۱۔ من ذاالذی یشفع عنده الا بادنه (۱۲۸)

ترجمہ: کون ہے جو اس کے دربار میں بے اس کے حکم سفارش کر سکے۔

۲۔ ما من شفیع الا من بعد اذنه (۱۲۹)

ترجمہ: بغیر اس کے اذن کے کوئی اس کے دربار میں سفارش نہیں کر سکتا۔

۳۔ لا یشفعون الا لمن ارتضی وهم من خشیته مشفقون (۱۳۰)

ترجمہ: وہ شفاعت نہیں کریں گے مگر اس کے لیے جسے اللہ پسند کرے اور وہ اللہ کی خشیت سے ڈرتے ہیں۔

۴۔ لا تنفع الشفاعة عنده الا لمن اذن له (۱۳۱)

ترجمہ: شفاعت اس کی بارگاہ میں فائدہ نہیں دے گی مگر اس کو جس کے لیے اجازت دی گئی ہے۔

حقیقت یہ ہے کہ ان آیتوں کو معتزلہ بھی انکار شفاعت کے لیے اپنی غلط فہمی کی بنیاد پر دلیل میں لے کر آئے ہیں اس کا رد ہم نے تفسیر کبیر کے حوالے سے پچھے ذکر کر دیا ہے۔ اسماعیل صاحب کا اصل مأخذ خوارج و معتزلہ وغیرہ بد مذہب ہیں مگر ہربات میں اعتزال و خروج کے ساتھ ساتھ تھوڑا سا خطاب اپنا بھی ملا لیتے ہیں، ان آیات میں اذن کے وہ معنی نہیں ہیں جو اسماعیل دہلوی نے بیان کیے ہیں، بلکہ وہ ہیں جن مفسرین نے بصرت کی کھا ہے۔ تفسیر عزیزی میں جوا پر میں نے نقل کیا کاش اسی کو دیکھیں اور سمجھیں۔ دیکھو کیا تماثلہ ہے کہ یہ لوگ عبارت نقل کرتے ہیں اور مطلب نہیں سمجھتے، تنبیہ الغافلین میں تفسیر خازن کی ایک عبارت نقل کی ہے حالانکہ اس عبارت سے ان کا

۱۲۸۔ البقرة، آیت ۲۵۵

۱۲۹۔ یون، آیت ۳

۱۳۰۔ الانبیاء، آیت ۲۸

۱۳۱۔ السباء، آیت ۲۳

دعویٰ ثابت ہونے کے بجائے رد ہوتا ہے اور پھر اس عبارت کا ترجمہ بھی نہیں لکھا اس سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ یہ حرکت قصد الوجوں کو گراہ کرنے کے لیے کی ہے کیونکہ اس عبارت کا ترجمہ نہیں لکھا برخلاف اور عبارات عربیہ کے، وہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

من ذا الذى يشفع عنده الا باذنه اى بامرہ وهذا استفهام انکار  
والمعنى لا يشفع عنده احد الا بامرہ وارادته و ذلك لأن  
المشرکین زعموا ان الاصنام تشفع لهم فاخبر انه لا شفاعة لاحد  
عنه الا ما استثناه بقوله الا باذنه يريد ذلك شفاعة النبی وشفاعة  
بعض الانبياء والملائكة وشفاعة المؤمنين بعضهم لبعض. (۱۳۲)

ترجمہ: کون ہے کہ شفاعت کرے اس کے آگے مگر اس کے اذن سے یعنی امر سے اور یہ استفهام انکاری ہے اور معنی یہ ہیں کہ اس کے آگے کوئی شفاعت نہ کرے گا مگر اس کے امر و ارادہ سے اور یہ بات اس طرح ہے کہ مشرک گمان کرتے تھے کہ ان کے بت شفاعت کریں گے اللہ تعالیٰ نے خبر دی کہ اس کے سامنے کسی کی شفاعت نہیں ہو گی مگر ان کی جن کو اللہ تعالیٰ نے نکال لیا ہے اپنے قول الا باذنه سے، مراد اللہ تعالیٰ کی یہ ہے کہ آنحضرت ﷺ اور انبیا و ملائکہ و مؤمنین کی شفاعت ہو گی یعنی بتول کی نہ ہو گی جیسا کہ مشرکین کا گمان ہے۔ اس تفسیر میں بھی اذن کے معنی وہی ہیں جو اہل سنت کا مذهب ہے۔ صاحب تنبیہ الغافلین نے پھر تفسیر کبیر کی یہ عبارت نقل کی۔

”لا يملك احد في يوم القيمة شيئاً فلا يقدر احد على  
الشفاعة الا باذن الله تعالى فیكون الشفيع في الحقيقة الذي  
يأذن في تلك الشفاعة فكأن الاستغفال بعبادته أولى من  
الاستغفال بعبادة غيره“ (۱۳۳)

۱۳۲۔ تفسیر خازن، ج ۱، ص ۱۸۱، مطبع مکتبۃ السید محمد عبد الواحد بک ۱۳۰۰ھ

۱۳۳۔ تفسیر کبیر، زیر آیت لا يملكون الشفاعة الا باذنه

ترجمہ: قیامت کے روز کوئی کسی چیز کا مالک نہیں ہوگا کوئی بغیر اللہ کے اذن کے شفاعت پر قادر نہیں ہوگا تو شفیع حقیقت میں وہ ہوگا جس کو شفاعت کرنے کی اجازت دی جائے گی تو اللہ کی عبادت میں مشغول ہونا س کے غیر کی عبادت میں مشغولیت سے اولیٰ ہے۔

اور تفسیر خازن میں عبارت یہ ہے:

”قالَ اللَّهُ تَعَالَىٰ قُلْ لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًاٰ إِلَيْهِ يَشْفَعُ أَحَدُ الْأَبْلَدِ فَكَانَ الْأَشْتَغَالُ بِعِبَادَتِهِ أَوْلَىٰ لَأَنَّهُ هُوَ الشَّفِيعُ فِي الْحَقِيقَةِ وَهُوَ يَأْذِنُ فِي الشَّفَاعَةِ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ“ (۱۳۲)

ترجمہ: اللہ تعالیٰ فرماتا ہے کہ اے نبی! آپ فرمادیجیے کہ شفاعت تمام اللہ کے لئے ہے یعنی کوئی اس کے اذن کے بغیر شفاعت نہیں کرے گا تو اللہ کی عبادت میں مشغولیت اولیٰ ہے اس لئے کہ حقیقت میں وہی شفیع ہے اور وہ اپنے بندوں میں سے جس کو چاہے گا شفاعت کا اذن دے گا۔

یہ دونوں عبارتیں بھی اہل سنت کے مسلک کے مطابق ہی اذن کے معنی پر دلالت کرتی ہیں یعنی بتوں کی شفاعت نہ ہوگی جیسا کہ بت پرست گمان کرتے ہیں۔ پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

”شفاعت عظیٰ کی حدیث میں آیا ہے حضور علیہ السلام نے فرمایا ”فاستاذن علی ربی فیاذن لی“ یعنی اذن طلب کروں گا میں اپنے رب سے سوا ذن دے گا وہ مجھ کو“

دیکھو یہ صاف رہے اسلامی صاحب کا کیونکہ ان کی تشریح کے اعتبار سے تو شفاعت عظیٰ کا کوئی معنی ہی نہیں ہوتا کیونکہ انہوں نے جو شفاعت کی حقیقت بیان کی ہے شفاعت عظیٰ اس سے باطل ہوتی ہے دوسری بات یہ ہے کہ اس حدیث کے مطابق اللہ تعالیٰ کا اذن دینا آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اذن طلب کرنے کے بعد ہے یہ بھی ان کے

مذہب پر صحیح نہیں ہو سکتا اور پھر شفاعت عظیمی والی پوری حدیث پر نظر کی جائے تو اسماعیل صاحب کے بنائے ہوئے سارے مقدمات باطل ہو جاتے ہیں شاید یہی بات سمجھ کر پوری حدیث نقل نہیں کی اور نہ ہی کتاب کا نام لکھا۔ تیسرا بات یہ ہے کہ استاذن کے معنی اکثر شراح نے یہ لکھے ہیں کہ مقام قرب میں داخل ہونے کا اذن چاہوں گا پس اذن دیا جائے گا۔

**پھر بعض صحیح روایتوں میں یہ الفاظ موجود ہیں:**

فاستاذن علی ربی فی دارہ (۱۳۵)

ترجمہ: میں اللہ کی بارگاہ میں داخل ہونے کا اذن چاہوں گا۔

پھر صاحب تنبیہ الغافلین نے مرشد الطالب کی عبارت نقل کی کہ:

”وَاعْلَمْ أَنَّهُ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا يَشْفَعُ لِجَمِيعِ عِبَادِ اللَّهِ بِلِ  
يَشْفَعُ لِمَنْ أَذِنَ اللَّهُ فِي شَفَاعَتِهِ“

ترجمہ: جان لوکہ حضور انور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ کے تمام بندوں کے لئے شفاعت نہیں فرمائیں گے بلکہ اس کے لئے شفاعت فرمائیں گے جس کے واسطے اللہ نے اذن دیا ہے۔

اس کا مطلب بھی اسماعیل دہلوی صاحب کی بتائی ہوئی تشریع کے مطابق صحیح نہیں بیٹھتا کیونکہ اس کا مطلب تو یہ ہوا کہ وہ شفاعت جو شفاعت عظیمی کے بعد ہوگی وہ سب بندوں کے لئے نہیں ہوگی یعنی کافروں کے لئے نہیں ہوگی بلکہ صرف مسلمانوں کے واسطے ہوگی اس عبارت کو دلیل میں لانا ان کے لئے محسن بے فائدہ ہے کیونکہ کافروں کے لئے شفاعت کا کوئی مدعی نہیں ہے ہم تو گناہ گار مسلمانوں کی شفاعت کے دعویدار ہیں پھر غلوں کی درج ذیل حدیث نقل کی:

”أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا الفِينَ أَحَدٌ كُمْ“

(الف) بخاری: کتاب التوحید، باب قول اللہ تعالیٰ وجوه يومئذ ناصرة الى ربها ناظرة

(ب) مسن احمد بن حنبل: مسن انس بن مالک ج ۳، ص ۲۲۲، مؤسسة قرطبہ قاہرہ

**يَحْيَى يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِي قُولٍ يَا رَسُولَ اللَّهِ اغْنِنِي فَأَقُولُ لَهُ لَا  
إِمْلَكَ لَكَ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا قَدْ أَبْلَغْتُكَ". (١٣٦)**

(الف) بخاری: كتاب الجهاد والسير، باب الغلو

(ب) مسلم: كتاب الامارة، باب غلط تحرير الغلو

پوری حدیث مندرجہ ذیل ہے:

و حدثی زہیر بن حرب حدثنا اسماعیل بن ابراهیم عن ابی حیان عن ابی زرعة عن ابی هریرۃ قال قام فینا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ذات یوم فذکر الغلو فعظم امرہ ثم قال لا الفین احد کم یجی یوم القيامة علی رقبہ بعیر له رعاء یقول یا رسول اللہ اغشی فاقول لا املک لک شيئاً قد ابلغتک لا الفین احد کم یجی یوم القيامة علی رقبہ فرس له حمحة یقول یا رسول اللہ اغشی فاقول لا املک لک شيئاً قد ابلغتک لا الفین احد کم یجی یوم القيامة علی رقبہ شاة لها ثغاء یقول یا رسول اللہ اغشی فاقول لا املک لک شيئاً قد ابلغتک لا الفین احد کم یجی یوم القيامة علی رقبہ رقاء تحفظ یقول یا رسول اللہ اغشی فاقول لا املک لک شيئاً قد ابلغتک لا الفین احد کم یجی یوم القيامة علی رقبہ صامت یقول یا رسول اللہ اغشی فاقول لا املک لک شيئاً قد ابلغتک.

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ ایک دن رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہمارے درمیان تشریف فرمائے اور آپ نے مال خیانت میں خیانت کی بہت نرمت کی اور اس پر سخت سزا کا ذکر کیا اور فرمایا میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے دن آئے اور اس کی گردن پر اونٹ سوار ہو کر بڑے بڑے اسواہ ہو وہ شخص کہہ یا رسول اللہ میری مدد کیجئے اور میں کہوں گا میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔ میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے دن آئے اور اس کی گردن پر گھوڑا سوار ہو کر ہنہار ہا ہو وہ شخص کہہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میری مدد کیجئے اور میں کہوں گا میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔ میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے دن آئے اور اس کی گردن پر کمیری سوار ہو کر منماری ہو وہ کہہ یا رسول اللہ میری مدد کیجئے میں کہوں گا میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔ میں تم میں سے کسی کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے دن آئے اور اس کی گردن پر کسی شخص کی جان سوار ہو کر جیز رہی ہو وہ شخص کہہ یا رسول اللہ میری مدد کیجئے اور میں کہوں گا میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔ میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے روز آئے اور اس کی گردن پر کیڑے لدے ہوئے ہل رہے ہوں اور وہ کہہ یا رسول اللہ میری مدد کیجئے میں کہوں گا میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔ میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کو وہ قیامت کے دن آئے اور اس کی گردن پر سونا چندی لدا ہوا ہو وہ کہہ یا رسول اللہ میری مدد کیجئے میں کہوں گا کہ میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔

ترجمہ: رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میں تم میں سے کسی شخص کو اس حال میں نہ پاؤں کہ وہ قیامت کے دن آئے اور کہے یا رسول اللہ میری مدد کیجیے اور میں کہوں میں تمہارے لئے کسی چیز کا مالک نہیں ہوں میں تم کو تبلیغ کر چکا ہوں۔

اس حدیث کا حال یہ ہے کہ یہ بھی معزز لہ نے انکار شفاعت کی دلیل میں پیش کی ہے اس کو امام رازی نے معزز لہ کی طرف سے نقل کر کے اس کا جواب دیا ہے جو چیخپے مذکور ہوا۔ امام جلال الدین سیوطی نے تحقیق الشفاعة میں یہ حدیث نقل کر کے یہی سے اس کا جواب نقل کیا ہے، جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ: ملک کی لنگی سے شفاعت کی لنگی لازم نہیں ہے اس سے مراد یہ ہے کہ اپنی قوت و طاقت سے عذاب دفع نہیں کر سکتا اس لئے کہ شفاعت میں مالک کے حضور شافع تواضع و انکسار کرتا ہے، اور یہاں اگر ملک سے شفاعت مراد ہو تو وہ تو دوسرے نصوص سے عموماً ثابت ہے جیسے اس آیت کریمہ میں: "لَا يَمْلُكُونَ الشُّفَاعَةَ إِلَّا مَنْ اتَّخَذَ عِنْدَ الرَّحْمَنِ عِهْدًا" وہ لوگ شفاعت کے مالک نہیں ہیں سوائے ان کے جنہوں نے رحمٰن کے پاس عہد بنالیا ہے۔ (۱۳۷)

اس طرح جو احادیث ہم نے ذکر کیں ان سے بھی شفاعت مطلقاً ثابت ہوتی ہے، دراصل اس حدیث میں خاص اس شخص کو زجر و توبخ ہے کیونکہ آخر کار ہر مسلمان کے حق میں شفاعت ہونا ثابت ہے حدیث قدسی جو اور پر ذکر کی گئی کہ "إِنَّا سَنَرْضِيكُ فِي أَمْتَكُ" (۱۳۸)

۱۳۷۔ امام سیوطی کی کتاب تحقیق الشفاعة دستیاب نہ ہو سکی۔ اس حدیث کی ایک تاویل امام نووی نے قاضی عیاض کے حوالے سے نقل کی ہے، امام نووی فرماتے ہیں:

قال القاضی معناہ من المغفرة والشفاعة الا باذن الله تعالیٰ و یکون ذلك اولاً غضباً عليه لمخالفته ثم یشفع في جميع الموحدین بعد" (شرح مسلم: ج ۱۲، ص ۲۱۷ دار الحکایاء للتراث العربي، بيروت ۱۳۹۲ھ)  
ترجمہ: قاضی عیاض نے کہا کہ اس کا معنی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی اجازت کے بغیر میں تمہارے لئے شفاعت کا یا تم کو معاف کرنے کا اختیار نہیں رکھتا ہوں کیونکہ اس شخص نے آپ کی مخالفت کی ہے اس لئے آپ ابتدائیں غصہ میں اس طرح فرمائیں گے اس کے بعد آپ تمام موحدین کی شفاعت فرمائیں گے۔

و لانسُؤك "هم عتَّرِيْب تَهارِي امَّتَ كَسَلَلَه مِن راضِي كَرَلِيْس گَرَّ۔  
علی بن ابی طالب، عوف بن مالک، معاذ ابن جبل، ابو موسیٰ اشعریٰ اور عبداللہ بن عمر  
رضی اللہ تعالیٰ عنہم سے عام مسلمانوں کے لئے شفاعت کا ہونا مردی ہے۔

### امام قسطلانی کی ایک متنازعہ عبارت

پھر تنبیہ الغافلین میں مواہب اللہ نیکی کی اس عبارت کو نقل کیا گیا ہے کہ:

"اما ما يغتر به الجهال من انه لا يرضي ان يدخل احد من امته  
النار فهو من غرور الشيطان لهم و لعبه بهم فانه صلی الله  
عليه وسلم يرضي بما يرضي ربہ تبارک و تعالى و هو  
سبحانه يدخل النار من يستحقها من الكفار و العصاة ثم  
يحد لرسول الله صلی الله عليه وسلم حدا يشفع فيهم و  
رسول الله صلی الله عليه وسلم اعرف به و بحقه من ان يقول  
لا ارضي ان يدخل احد من امتي النار او يدعه فيها بل ربہ  
تبارک و تعالى اذن له في الشفاعة فيشفع فيمنشاء ان  
يشفع فيه ولا يشفع في غير من اذن له و رضيه" (۱۳۸)

ترجمہ: جاہل لوگ جس چیز سے دھوکے میں مبتلا ہوئے ہیں وہ یہ ہے کہ  
حضور راضی نہیں ہوں گے اس بات سے کہ کوئی ان کی امّت سے دوزخ  
میں داخل ہو تو یہ (جاہلوں کا گمان) شیطان کا انھیں دھوکہ دینا اور ان کے  
ساتھ مکر کرنا ہے کیونکہ حضور علیہ السلام اس سے راضی ہوں گے جس سے  
ان کا رب راضی ہو گا اور اللہ تعالیٰ ان گنہگاروں اور کفار کو جو جہنم کے مستحق  
ہیں دوزخ میں داخل کرے گا پھر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے لئے  
ایک حد مقرر کر دی جائے گی حضور ان کے بارے میں شفاعت کریں گے

---

۱۳۸۔ میں مواہب اللہ نیکی میں یہ عبارت تلاش کرنے میں ناکام رہا۔

اور حضور زیادہ پہچانے والے ہیں اس کو کہ آپ کہیں میں راضی نہیں ہوں گا  
جب تک میری امت میں سے کوئی جہنم میں داخل ہو یا جہنم میں چھوڑ دیا  
جائے بلکہ ان کا رب انھیں شفاعت کی اجازت دے گا پس وہ شفاعت  
کریں گے ان لوگوں کی جن کی اللہ چاہے گا۔ وہ ان لوگوں کی شفاعت  
نہیں کریں گے جن کے لئے اللہ نے اجازت نہیں دی اور وہ ان سے  
راضی نہ ہو۔

اس عبارت کو نقل کرنے سے واضح ہوتا ہے کہ فرقہ اسماعیلیہ کا مدار صرف غلطی اور  
مغالطے پر ہے، جس کتاب میں جو عبارت مجمل ہوا س پرملاصرین و متأخرین نے کلام کیا  
ہو یا عبارت میں شبہ ہو کہ اس کی مراد کیا ہے اور اس کتاب میں دوسری جگہ مصنف کی مراد  
 واضح ہو رہی ہو مگر اس کے باوجود ایسی مجمل اور مشتبہ عبارتوں کو اپنے مطلب کی سند میں لانا  
اور دوسری طرف سے آنکھیں بند کر لینا اسماعیلیہ کے لئے فرض عین ہے۔

### متنازع عبارت پر علامہ خفاجی کی تقید

اولاً تو یہ دیکھو کہ علامہ خفاجی نے شرح شفایم موالہب اللہ نیہ کا یہ مقولہ نقل کر کے اس  
پر کیسا روکیا ہے اور وہ اس طرح ہے:

یہ جرأۃ و بے ادبی ہے اور حدیث کی توجیہ کرنا چاہیے کہ روایتیں ثابت  
ہیں اگرچہ ضعیف ہیں اور یہ بات بعینہ نہیں کہ گنہگاروں کو عذاب دینا اللہ  
تعالیٰ کی مرضی نہ ہو پس رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بھی اس سے راضی  
نہیں ہیں کہ ان کی رضا رب تعالیٰ کی رضا کے موافق ہے۔ لہذا رب تعالیٰ  
کے راضی نہ ہونے کے سبب وہ بھی گنہگاروں کے دوزخ میں داخل ہونے  
سے راضی نہیں ہوں گے تو اللہ تعالیٰ ان کو جنت میں داخل کرے گا اگرچہ  
آخر میں ہو کیونکہ اللہ تعالیٰ نے اس کا وعدہ فرمایا ہے اور اللہ کے فعل سے  
رضانہیں واجب ہے مگر اس حیثیت سے کہ وہ اللہ کی مراد ہے۔ لہذا کچھ

اشکال واردنہیں ہوا کیونکہ رضا ترک طلب کا مجاز ہے یعنی عفو کو نہیں  
چھوڑوں گا جب تک میری امت سے دوزخ میں کوئی ہو اور اس سے عدم  
رضا حقیقتاً لازم نہیں آتی۔ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنی امت  
کے لئے بہت سے امور طلب کئے حالانکہ ہمیشہ مقام رضا میں ہیں اور  
جب اللہ نے راضی کرنے کا وعدہ کیا تو ضرور جنت میں داخل فرمائے گا،  
ترک طلب سمجھ کر اس کو مشکل سمجھنا غلط ہے کسی کا یہ حق نہیں ہے کہ ان  
رواتیوں کے باطل کرنے پر جرأت کرے۔

### شیخ عبدالحق محدث دہلوی کی تنقید

مواهب کی اس عبارت کا رد شیخ عبدالحق محدث دہلوی نے بھی کیا ہے وہ فرماتے ہیں:  
”پوشیدہ نماند کہ در حدیث شفاعت آمدہ است کہ آنحضرت شفاعت  
میکند طائف عصاة را بترتیب چنانکہ زانیان و سارقان و شاربان را مثلاً  
پس ازاں میمانند آن کسانے نیست در ذات ایشان بر خدل ایمان یا جہہ  
ازال پس میگوید پروردگار تعالیٰ اینا ازاں من اند خاصگان اند من خود  
شفاعت می کنم ایشان را بخود پس آمر زیدہ میشو دو برا وردہ می شونداز آتش  
دوزخ بشعاعت آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم فائدہ و معلوم است کہ  
شعاعت بے اذن حق تعالیٰ و بے رضاۓ او نے باشد و لیکن وے تعالیٰ  
اذن می کند و رضا مید ہد بشعاعت بقضاۓ وعدہ کہ کردہ است یا رضاۓ  
وے و مراد آن قائل در آتش بطریق ناپیدا است و مقرر است کہ  
عاصیان دائم در دوزخ می باشند و در اس روایت و عبارت آمدہ یکے آنکہ  
آنحضرت راضی نمی شود کہ در ایدیکے ازامت او در آتش دیگر آنکہ راضی نمی  
شود کہ بماند ہیچ یکے ازامت او در آتش واز عبارت اولی نیز ہمیں مراد  
است فاہم،“ (۱۳۹)

— مدارج النبوة، شاہ عبدالحق دہلوی، ص ۸۷، باب سوم در بیان فضل و شرافت، مطبع نویل کشور، کانپور، ۱۸۹۲ء

ترجمہ: یہ بات پوشیدہ نہیں ہے کہ حدیث شفاعت میں وارد ہوا کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم گنہگاروں کی جماعتوں کی بالترتیب شفاعت فرمائیں گے مثلاً زانیوں، چوروں، شرایبوں کی شفاعت فرمائیں گے پھر وہ لوگ رہ جائیں گے جن میں رائی برابر یا ذرہ برابر ایمان ہوگا تو پروردگار عالم فرمائے گا یہ میرے لئے خاص ہیں پس وہ بخش دیے جائیں گے وہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شفاعت کے سبب دوزخ سے نکالے جائیں گے اور بخش دیئے جائیں گے، معلوم ہوا کہ بغیر اذن اور رضاۓ خدا کے شفاعت نہیں ہوتی ہے، لیکن خداۓ برتر شفاعت کا اذن عطا فرمائے گا اور راضی ہوگا کیونکہ اس نے وعدہ کیا ہے کہ وہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو راضی فرمائے گا (مواہب میں جس روایت پر طعن کیا گیا ہے اس کی) مراد یہ ہے کہ ہمیشہ کے دخول پر راضی نہ ہوں گے اور یہ بات تو ثابت ہے کہ عاصی ہمیشہ دوزخ میں نہیں رہیں گے۔ روایت میں دولفظ وارد ہوئے ہیں پہلا یہ کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کسی امتی کے دوزخ میں داخل ہونے سے راضی نہ ہوں گے دوسرا یہ کہ دوزخ میں رہنے سے راضی نہ ہوں گے۔ پہلی والی عبارت سے بھی یہی مراد ہے (یعنی دونوں کا مطلب ایک ہے)

### علامہ ابوہاشم مکی کی تنقید

ابوہاشم مکی نے ”عقد الجوہر فی احوال محشر“ میں مواہب کی اس عبارت کا رد کرتے ہوئے لکھا ہے کہ:

”وَهُجُومُواهِبٍ مِّنْ كَهَا گيَا ہے“ وَ اما ما يغتر به الجھاَلُ الْخَ“ تو اس پر

علماء نے قدیماً اور حدیثاً کلام کیا ہے۔

مولانا رحمت اللہ سندی نے شفا کے حاشیہ پر لکھا ہے کہ:

”صاحب مواہب نے یہاں دھوکہ کھایا اور ایک کلام شمنج لکھا اس کلام کا  
ظاہر باطل ہے۔“

اور اسی کتاب میں اس کے مخالف کی تصریح ہے پھر ابوہاشم لکھتے ہیں کہ:  
”مواہب کی اس عبارت کی تاویل کرنا ضروری ہے ممکن ہے کہ صاحب  
مواہب کی مراد یہ ہو کہ بعض جہاں کو یہ دھوکہ ہوا ہے کہ کوئی بھی دوزخ میں  
داخل نہ ہوگا اگرچہ ایک ساعت ہی کے لئے کیوں نہ ہو، اگر عبارت کی  
یہی مراد ہو تو اس میں حدیث کا رد نہیں ہے کیونکہ حدیث میں عدم دخول  
سے مؤبد مراد ہے، کیا صاحب مواہب واقف نہیں اس حدیث سے جو  
اگرچہ ضعیف ہے مگر تعدد طرق کی وجہ سے اس کا ضعف جاتا رہا۔

### علامہ شرباسی کی تقدیر

اسی طرح علامہ علی شرباسی نے بھی مواہب لدنیہ کی شرح میں اس عبارت پر کلام کیا  
ہے۔ وہ فرماتے ہیں کہ:

”تفسیر نسفی وغیرہ میں ہے کہ جب آیت کریمہ ”وَسُوفَ يَعْطِيكُ  
رَبُكَ فَتَرْضِي“ نازل ہوئی تو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ  
میں راضی نہ ہوں گا جب تک کہ میری امت میں سے ایک بھی فرد دوزخ  
میں ہو۔ (۱۲۰) الہذا صاحب مواہب کی عبارت کا معنی یہ ہوا کہ جہاں  
حدیث کے ظاہری معنی کو دیکھتے ہوئے دھوکہ کھاتے ہیں حالانکہ حدیث کا  
وہ معنی نہیں یہ حدیث موضوع نہیں ہے بلکہ ضعیف ہے ایسی حدیث کو غرور  
من حیث الروایت نہیں کہا جا سکتا بلکہ یہ دھوکہ مراد میں ہے۔

۱۲۰۔ تفسیر نسفی: ج ۲، ص ۳۶۲، اصح المطابع۔ حدیث کے الفاظ یہ ہیں:

”وَلَمَّا نُزِّلَتْ قَالَ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ “إِذَاً لَا رَأْضَ قَطُّ وَوَاحِدٌ مِّنْ أَمْتَى فِي النَّارِ“ جَبْ يَأْتِي نَازِلٌ  
هُوَيْ تَوْحِيدُهُ فَرَمَيْتُكَ مِنْ كُلِّ رَاضِيٍّ نَهْبَيْتُكَ مِنْ كُلِّ جَبٍ كَمِيرِيَّتِكَ“ ایک شخص بھی جہنم میں ہو۔

پھر علامہ شرباسی نے نسیم الریاض سے صاحب مواہب کا رد نقل کیا ہے اور امام الحرمین الجوینی کا کلام نقل کیا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ:

”وجوب رضا ہمارے نزدیک ثابت نہیں اور رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے قضاۓ بد سے پناہ مانگی ہے۔

تمسقی نے مواہب کی اس عبارت کی تاویل یہ کی ہے کہ یہاں جہاں سے مراد مقائل بن سلیمان اور بعض مرجیہ ہیں کہ ان کا مسلک یہ ہے کہ مومن گنہگار دوزخ میں نہیں جائے گا۔

دیکھو مواہب کی جس عبارت کو صاحب تنبیہ الغافلین اپنی دلیل میں لے کر آئے اس پر علامے کلام کیا ہے پھر خود مواہب میں مقصود عاشر کے تحت جو شفاعت کی بحث کی ہے اس کو دیکھو۔

### امام قسطلانی اور مسئلہ شفاعت

صاحب مواہب فرماتے ہیں:

”عسیٰ ان ییعشک ربک مقاماً محموداً اتفق المفسرون

علیٰ ان کلمة عسیٰ من اللہ واجب“ (۱۲۱)

ترجمہ: مفسرین کا اتفاق ہے کہ کلمہ ”عسیٰ“ اللہ کی جانب سے واجب ہے۔

علامہ واحدی نے کہا:

”اجمع المفسرون على انه مقام الشفاعة“ (۱۲۲)

ترجمہ: مفسرین نے اجماع کیا ہے کہ مقام محمود سے شفاعت مراد ہے۔

اصحیح بخاری وغیرہ میں رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے یہی تفسیر مروی ہے:

”ثم وردت الاخبار الصحيحة في تقرير هذا المعنى كما في“

۱۲۱۔ الموهاب اللدنی: علامہ قسطلانی، ج ۲، ص ۲۳۰، الفصل الثالث فی امور الآخرة (مطبوعہ پور بندر گجرات)

۱۲۲۔ مرجع سابق، نفس الصفحہ

**البخاری من حديث ابن عمر قال سئل رسول الله صلى الله عليه وسلم عن المقام المحمود فقال هو الشفاعة“ (١٢٣)**  
**ترجمہ: پھر اس معنی کی وضاحت میں صحیح احادیث وارد ہیں جیسا کہ بخاری میں حضرت ابن عمر سے مروی ہے کہ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مقام محمود کے متعلق سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ وہ شفاعت ہے۔**  
**ابن جوزی نے کہا کہ:**

**”الاکثر علیٰ أَنَّ الْمَرادَ بِالْمَقَامِ الْمُحْمَدِ الشَّفَاعَةَ وَادْعُوا  
الْإِمَامَ فَخْرَ الدِّينَ الْإِلْفَاقَ عَلَيْهِ“ (١٢٤)**  
**ترجمہ: اکثر علماء کرام کا مذہب یہی ہے کہ مقام محمود سے مراد مقام شفاعت ہے اور اس پر امام فخر الدین رازی نے اتفاق کا دعویٰ کیا ہے۔**  
**صاحب مواہب اللدنی فرماتے ہیں:**

**”وَقَدْ انْكَرَ بَعْضُ الْمُعْتَزِلَةِ وَالْخُوارِجِ الشَّفَاعَةَ فِي اخْرَاجِ  
مِنْ أَدْخَلَ النَّارَ مِنَ الْمَذْنَبِينَ وَتَمْسَكُوا بِقَوْلِهِ تَعَالَىٰ فَمَا  
تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ وَقَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَمَا لِلظَّالَمِينَ مِنْ  
حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يَطْعَعُ وَاجَابَ أَهْلُ السُّنَّةَ بِأَنَّ هَذِهِ الْآيَاتِ  
فِي الْكُفَّارِ قَالَ الْقَاضِي عِيَاضٌ مَذْهَبُ السُّنَّةِ جُوازُ الشَّفَاعَةِ  
عَقْلًاً وَجُوبَهَا سَمِعًاً لِصَرِيحِ قَوْلِهِ تَعَالَىٰ يَوْمَئِذٍ لَا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ  
إِلَّا مَنْ اذْنَ لَهُ الرَّحْمَنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلًاً وَقَوْلُهُ تَعَالَىٰ وَلَا  
يَشْفَعُونَ إِلَّا مَنْ ارْتَضَىٰ وَلِقَوْلِهِ عَسَىٰ أَنْ يَعْشَكُ رَبُّكَ  
مَقَامًاً مَحْمُودًاً الْمُفْسَرُ بِهَا عِنْدَ الْأَكْثَرِوْنَ“ (١٢٥)**

١٢٣۔ مرجع سابق، ص ۶۲۱

١٢٤۔ مرجع سابق، نفس الصفحه

١٢٥۔ مرجع سابق، ص ۶۲۵

ترجمہ: بعض معتزلہ اور خوارج نے شفاعت کا اس معنی میں انکار کیا ہے کہ جو کچھ کار دوزخ میں داخل ہو گئے انھیں نکالا جائے گا اور وہ دلیل میں اللہ تعالیٰ کا قول ”فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّافِعِينَ“ (ان کو شفاعت کرنے والوں کی شفاعت نفع نہیں دے گی) اور ”وَ مَا لِلظَّالَمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَ لَا شَفِيعٍ يَطَاعُ“ (ظالموں کے لئے نہ کوئی مردگار ہو گا اور نہ کوئی شفیع ہو گا جس کی بات مانی جائے) لاتے ہیں۔ اہل سنت نے ان آیات کا جواب یہ دیا ہے کہ یہ آیات کفار سے متعلق ہیں، قاضی عیاض فرماتے ہیں کہ اہل سنت کا نہ ہب یہ ہے کہ شفاعت عقلًا جائز ہے اور سمعاً واجب ہے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے کہ شفاعت نفع نہیں دے گی مگر اس کے لئے جس کے واسطے رحمٰن نے اجازت دی اور اس سے وہ راضی ہے دوسرے مقام پر باری تعالیٰ فرماتا ہے کہ وہ لوگ شفاعت نہیں کریں گے مگر اس کے لیے جسے رب تعالیٰ نے چنان ہے نیز فرمان خداوندی ہے کہ عنقریب اللہ حضور کو مقام محمود یعنی شفاعت پر فائز فرمائے گا اکثر علماء کرام کے نزدیک یہی تفسیر ہے۔

شفاعت کے متعلق احادیث مبارکہ کا مجموعہ حدائق ترویج کو پہنچ چکا ہے جیسا کہ صاحب مواہب فرماتے ہیں:

”وَقَدْ جَاءَتِ الآثَارُ الَّتِي بَلَغَ مَجْمُوعَهَا التَّوَاكِرُ بِصَحةِ الشَّفَاعَةِ فِي الْآخِرَةِ لِمَذْنَبِ الْمُؤْمِنِينَ وَعَنْ أَمْ حَبِيبَةِ قَالَتِ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَرِبَتِ مَا تَلَقَّى أَمْتَى مِنْ بَعْدِي وَيُسْفِكُ بَعْضَهُمْ دَمَاءً بَعْضَ وَسَبَقَ لَهُمْ مِنَ اللَّهِ مَا سَبَقَ لِلَّامِمِ قَبْلَهُمْ سَأَلَتِ اللَّهُ أَنْ يُؤْتِنِي فِيهِمُ الشَّفَاعَةَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَفَعَلَ“ (۱۳۶)

ترجمہ: گنہگار مونین کی آخرت میں شفاعت ہوگی اس بارے میں اتنی احادیث وارد ہوئیں ہیں جن کا مجموعہ حدائقِ اتر کو پہنچ چکا ہے حضرت ام جبیہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے دکھایا گیا جو امت میرے بعد کرے گی اور بعض بعض کا خون بھائے گا اور ان کے لئے بھی اللہ کی جانب سے وہ مقدر کر دیا گیا ہے جو ان سے پہلی امتوں کے لئے مقدر ہوا تو میں نے اللہ سے سوال کیا کہ وہ روز قیامت میری امت کے لئے مجھے شفاعت عطا فرمائے تو اللہ نے ایسا کیا۔

صاحب مواہب آگے فرماتے ہیں:

”عن ابی هریرة قلت يا رسول الله ماذا ورد عليك في الشفاعة فقال شفاعتي لمن شهد أن لا إله إلا الله مخلصاً يصدق لسانه قلبه“ (۱۲۷)

ترجمہ: حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ شفاعت کے سلسلہ میں آپ پر کیا نازل ہوا ہے تو حضور نے ارشاد فرمایا جس نے اخلاص کے ساتھ لا إله إلا الله گواہی دی اور اس کی زبان اس کے دل کی تقدیق کر رہی ہو اس کے لئے میری شفاعت ہے۔

پھر آگے صاحب مواہب فرماتے ہیں:

”وفى رواية البخارى من حديث قتادة عن انس ثم اشفع فيحدلى حدا ثم اخر جهم من النار ودخلهم الجنة قال الطيبى: اى يبین لى كل طور من اطوار الشفاعة حدا اقفاله عندك فلا اتعدد مثل ان يقول شفعتك فيمن أخل بالجماعة ثم فيمن أخل بالصلوة ثم فيمن شرب الخمر ثم فيمن زنا و هكذا على هذا الاسلوب“ (۱۲۸)

۱۲۷۔ مرجح سابق، ص ۲۳۶

۱۲۸۔ مرجح سابق، ص ۶۵۲-۶۵۳

ترجمہ: بخاری میں قادہ نے حضرت انس سے روایت کی ہے کہ حضور نے فرمایا کہ پھر میں شفاعت کروں گا تو میرا رب میرے لئے ایک حد مقرر کر دے گا پھر میں ان کو دوزخ سے نکالوں گا اور جنت میں داخل کروں گا۔

علامہ طینی نے کہا کہ یعنی شفاعت کے طریقوں کی ایک حد مقرر کر دے گا میں اس سے تجاوز نہیں کروں گا مثلاً وہ فرمائے گا کہ میں نے تارکین جماعت کے حق میں تمہاری شفاعت قبول کی، پھر تارکین نماز کے حق میں پھر شرایبوں کے حق میں پھر زانیوں کے حق میں علی ہذا القیاس۔

علامہ قسطلانی مزید فرماتے ہیں:

”وَفِي رَوْاْيَةِ ثَابِتِ عَنْ أَبْدِ الْحَمْدَ فَأَقُولُ إِنَّ رَبَّ الْإِنْسَانِ يَقُولُ  
أَخْرَجَ مِنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ شَعِيرَةٍ وَفِي حَدِيثِ سَلِيمَانَ  
فَيُشَفِّعُ فِي كُلِّ مَا كَانَ فِي قَلْبِهِ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ حَنْطَةٍ ثُمَّ شَعِيرَةٍ  
ثُمَّ حَبَّةٍ خَرَدُلٍ فَذَلِكَ الْمَقَامُ الْمُحَمَّدُ.“ (۱۲۹)

ترجمہ: حضرت ثابت کی روایت میں ہے کہ میں کہوں گا یا رب امتی فیقول اللہ تعالیٰ فرمائے گا کہ ہر اس شخص کو دوزخ سے نکال لو جس کے دل میں جو کے برابر ایمان ہے۔ سلیمان کی روایت میں ہے کہ حضور ﷺ ہر اس شخص کی شفاعت فرمائیں گے جس کے دل میں گیہوں کے برابر ایمان ہے پھر اس کی جس کے دل میں جو کے برابر ایمان ہے پھر اس کی جس کے دل میں رائی کے برابر بھی ایمان ہوا اور یہی مقام محمود ہے۔

امام نووی اور قاضی عیاض نے شفاعت کی پانچ فتنمیں کی ہیں جیسا کہ صاحب مواہب نے نقل کیا ہے۔

”وَقَدْ قَالَ النَّوْوَى قَالَ الْقَاضِي عِيَاضٌ : الشَّفَاعَاتُ خَمْسٌ

الاولى: في الاراحه من هول الموقف

الثانية: في ادخال قوم الجنة بغير حساب

الثالثة: في ادخال قوم حوسبيوا و استحقوا العذاب ان لا يعذبوا

الرابعة: في اخراج من ادخل النار من العصاة

الخامسه: في رفع الدرجات (١٥٠)

ترجمہ: شفاعت پنج قسم کی ہے:

۱۔ ہوال قیامت سے راحت و آرام دینے میں شفاعت ہوگی

۲۔ بغیر حساب کے بعض کو جنت میں داخل کرنے میں شفاعت ہوگی

۳۔ جن کا حساب ہوا اور وہ دوزخ کے مستحق ہوئے ان کو شفاعت سے

عذاب نہ دیا جائے۔

۴۔ جو گھنگار دوزخ میں جائیں شفاعت کے سبب نکلیں

۵۔ اہل جنت کے درجات بلند ہوں۔

”و قد ذكر القاضى عياض شفاعة سادسة وهى شفاعته صلى

الله عليه وسلم لعمه ابى طالب فى تخفيف العذاب“ (١٥١)

ترجمہ: قاضی عیاض علیہ الرحمہ نے شفاعت کی چھٹی قسم کا ذکر فرمایا (کہ وہ

بعض کفار کے تخفیف عذاب کے لئے ہوگی) جیسے حضور نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ

علیہ وسلم کا اپنے پچا ابوطالب کی تخفیف عذاب کے لئے شفاعت کرنا۔

دیکھو کہ صاحب مواہب نے شفاعت کی کیسی صاف صاف تحقیق مذہب اہل سنت کے مطابق کی ہے اور ان کی ایک عبارت میں جو شبہ پیدا ہو رہا تھا وہ اس عبارت سے زائل ہو گیا، صاحب تنبیہ الغافلین کی بد دیانتی دیکھیے کہ صاحب مواہب کے ایسے صاف اور صریح کلام سے آنکھیں بند کر لیں اور جو عبارت مشتبہ اور مشکل تھی اس پر قناعت کی مگر لطف یہ کہ اگرچہ اس

۱۵۰۔ مرجع سابق، ص ۲۵۲

۱۵۱۔ مرجع سابق، نفس الصفحہ

عبارت میں اشتباہ ہے مگر پھر بھی تقویت الایمان کے بیان کے موافق نہیں ہے یا چونکہ اس عبارت کا ظاہر حدیث کے مخالف اور جماعت اہل سنت کے بیان کے خلاف ہے لہذا اسماعیلیہ کا اس کو پسند کرنا ضروری ہو گیا کیونکہ حدیث کی مخالفت اور جماعت اہل سنت کا خلاف ان کے دین کا رکن رکین ہے۔

اسی طرح اسماعیلیہ اپنی خرافات کی تائید میں تفسیر عزیزی کی اس عبارت کو بھی لاتے ہیں:

حُكْمُ خَوَاهِدِ شَدِّ كَهْ شَفَاعَتْ فَلاَسْ كَنِيدْ

حُكْمُ هُوَگَا كَهْ فَلاَسْ كَيْ شَفَاعَتْ كَرُو

مگر اسماعیلیہ نہیں سمجھے کہ اسی کتاب میں تفصیل و تحقیق شاہ عبدالعزیز لکھے چکے ہیں کہ اہل سنت کے مذہب میں سوائے کافروں کے سب گنہگاروں کے حق میں شفاعت کا حکم ہو گا اور اذن و حکم کے معنی بھی اسی کتاب میں دوسری جگہ بیان کر چکے ہیں پھر اس مجمل عبارت کو دلیل میں لانا اسماعیلیہ کے لئے محض بے فائدہ ہے۔

پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

”اَن آيَاتٍ وَاحادِيثٍ اور قواَلِ سَعْلَاءَ دِينَارَ كَمَعْلُومٍ ہوَا كَمَقْتَارٍ كَاملٍ

اوْ مَتَصْرِفٌ عَلَى الاَطْلَاقِ اللَّهُ جَلَّ شَانَهُ كَارْخَانَهُ مِنْ كَوَافِيْنِ كَجَوَّاَهُ

كَرَءَنَهُ دِنَيَا مِنْ نَآخَرَتِ مِنْ۔

اے عزیزو! اس کا کس نے دعویٰ کیا ہے اور نہ شفاعت کے لئے مختار کامل اور متصرف علی الاطلاق ہونا لازم ہے۔ شفاعت کے معنی پر غور کرو تو اس معنی کا بطلان ثابت ہو جائے گا، اصل نزاع اور بحث تو اس میں ہے کہ اللہ نے اپنے ایک خاص بندے سے وعدہ فرمایا ہے (اور بندہ بھی ایسا کہ جو اس کی پیروی کرے وہ اللہ کا محبوب ہو جائے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام جیسے وجیہ اور مقرب بندے اس کے امت میں داخل ہونے کی تمنا کریں) کہ آخرت میں اس کی شفاعت مقبول ہو گی اور اس مخبر صادق نے ارشاد فرمایا کہ سوائے کافروں کے سب گنہگاروں کے واسطے شفاعت قبول ہو گی اگرچہ گناہ کبیرہ کیے ہوں اور بے توبہ مرے ہوں سوال اللہ کے وعدے کے مطابق اور مخبر صادق علیہ السلام کے فرمانے کے

بہوجب یقیناً قیامت میں شفاعت ہونے والی ہے، عقائد اہل سنت میں یہ بات شامل ہے کہ الشفاعة حق یعنی شفاعت حق ہے مگر اے اسماعیل دہلوی کے پیر و کارو! تم سب مراتب کے منکر ہوتے ہارے نزدیک نہ کوئی محبوب نہ کوئی وجیہ نہ وعدہ نہ یقین نہ شفاعت نہ شفع کی تخصیص، بلکہ صرف ایک احتمال ہے کہ اللہ تعالیٰ دھوکے بازی کے طور پر کسی کو شفع بنادے گا اب سوچو کہ آیات و احادیث اور علماء دیندار کے اقوال میں کوئی بات بھی مخالف اہل سنت کے اور موافق تمہارے عقیدہ فاسدہ کے ہے؟ تقویت الایمان کی عبارت کا فساد اور مذہب اہل سنت سے اس کی مخالفت کی جو جہیں تفصیل اوپر مذکور ہوئیں ان میں سے کون سی بات آیات و احادیث اور علماء دیندار کے اقوال سے معلوم ہوئیں اگر تم سمجھ رکھتے ہو تو اس باطل عقیدہ اسماعیلیہ سے باز آؤ اور توبہ کرو، اہل سنت کے مطابق عقیدہ شفاعت اور تمام عقائد درست کرو اور اقرار کرو کہ جو کچھ باب شفاعت میں تقویت الایمان میں لکھا ہے وہ مذہب اہل سنت اور قرآن و حدیث اور اجماع امت کے مخالف ہے اور بعض انبیا اولیا کا اپنے دلوں سے نکالو، دیکھو تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

”اواعتاب ہونا بدر کے قیدیوں کے مقدمہ میں اور امام کتوں ناینا کے مقدمہ

میں جس کا حال قرآن شریف میں صاف صاف لکھا ہے کیوں ہوتا“،

دیکھو اگر اس کے دل میں آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے بغض نہ ہوتا تو کیا وجہ ہے کہ اس باب میں جو آیات حکمات ہیں یعنی ”عسیٰ ان ییعنیک ربک مقاماً محموداً“، غیرہ ان کا کچھ ذکر نہیں کیا اور اس بحث میں بدر اور ناینا کے قصہ کو لائے جو اصل بحث شفاعت سے کچھ تعلق نہیں رکھتا اور پھر وہ آیات بھی متشابہات ہیں۔

مواہب لدنیہ میں لکھا ہے:

”النوع العاشر في إزاله الشبهات من آيات وردت في حقه

عليه السلام.

ترجمہ: دسویں قسم ان آیات کے شبہات کو دور کرنے میں جو حضور نبی کریم

صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حق میں وارد ہوئیں۔

اس قسم میں مشابہات اور اس طرح کی آیات سب مذکور ہیں۔

### صاحب تنبیہ الغافلین کا دفاع تقویت الایمان

پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

”ایسی ہی تحریر و تقریر ہے حضرت مولانا محمد اسماعیل محدث دہلوی کی تقویت الایمان میں اور اہل سنت کا یہی عقیدہ ہے۔“

اس شخص کو یا تو نہ مذہب اہل سنت کی خبر ہے اور نہ تقویت الایمان دیکھی ہے صرف نادان نے اپنے گمان سے لکھ دیا یا پھر یہ بڑا پکا مفتری ہے کیونکہ میں نے اہل سنت کا مذہب بھی نقل کر دیا اور تقویت الایمان کی پوری عبارت بھی لکھ دی اور دونوں میں جو فرق ہے وہ واضح ہے۔

پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے کہ:

”مخالفین نادان کہتے ہیں کہ تقویت الایمان میں نبیوں کے شان کی چھٹائی لکھی ہے لیکن ..... (۱۵۲) کے اندر ہے نہیں سمجھتے کہ کس کی عظمت اور شوکت اور کبریائی اور بزرگی، محترم کے رو برو یہ لکھا ہے حقیقت میں تو چیز بات تو یہی ہے کہ اس شہنشاہ جلیل عظیم الشان کے رو برو کسی کو بڑائی نہیں ہے۔

دیکھو اسماعیل دہلوی کے دانادوستوں کو کہ نبیوں کی چھٹائی (تحقیر) لکھنے کا اقرار ہے مگر عذر یہ ہے کہ شہنشاہ کے رو برو کسی کی بڑائی نہیں ہے، یہ عذر، بہت کمزور ہے کیونکہ بڑائی تو وہی ہے جو شہنشاہ جلیل کے رو برو ہو اور ہر طرح کی بڑائی جو بندوں کے لاائق تھی وہ اس نے اپنے رو برو دی۔

دیکھو قرآن میں پروردگار عالم فرماتا ہے۔

۱۔ بشر الذین امنوا ان لهم قدم صدق عند ربهم (۱۵۳)

۱۵۲۔ لفظ پڑھانہیں جاسکا

۱۵۳۔ یونس، آیت ۲

ترجمہ: ایمان والوں کو خوش خبری دیجیے کہ ان کے لئے ان کے رب کے پاس مرتبہ بلند ہے۔

۲۔ انه لقول رسول کریم ذی قوۃ عند ذی العرش مکین مطاع ثم امین۔  
(۱۵۳)

ترجمہ: یہ (قرآن) ایک معزز قاصد کا (لایا ہوا) قول ہے جو قوت والا ہے مالک عرش کے یہاں عزت والا (سب فرشتوں کا) سردار، اطاعت کیا ہوا پھر امین ہے۔

۳۔ فی مقعد صدق عند مليک مقتدر (۱۵۵)  
ترجمہ: وہ (متقی) بڑی پسندیدہ جگہ عظیم قدرت والے بادشاہ کے پاس ہوں گے۔

۴۔ و كان عند ربه مرضياً (۱۵۶)

ترجمہ: وہ (حضرت اسماعیل علیہ السلام) اپنے رب کے نزدیک بڑی پسندیدہ ہیں۔

۵۔ و كان عند ربه و جيها (۱۵۷)

ترجمہ: وہ (حضرت موسیٰ علیہ السلام) اللہ کے نزدیک بڑی شان والے ہیں۔

۶۔ ان له عندنا لزلفیٰ و حسن مآب (۱۵۸)

ترجمہ: (حضرت داؤد علیہ السلام) بے شک ان کے لئے ہمارے ہاں بڑا قرب ہے اور خوبصورت انجام ہے۔

۷۔ وأنهم عندنا لمن المصطفين الاخيار (۱۵۹)

ترجمہ: یہ حضرات ہمارے نزدیک پنچ ہوئے بہت بہترین لوگ ہیں۔

صدھا جگہ یہ مضمون قرآن و حدیث سے ثابت ہے۔ اے نادانو! اللہ تعالیٰ کی عظمت و

۱۵۳۔ التکویر، آیت ۱۹/۲۰/۲۱

۱۵۵۔ القمر، آیت ۵۵

۱۵۶۔ مریم آیت ۵۵

۱۵۷۔ الاحزاب، آیت ۲۹

۱۵۸۔ ص ۲۵ آیت

۱۵۹۔ ص آیت ۲۷

بزرگی کا بیان جیسا کہ خود اللہ تعالیٰ نے کیا ہے دوسرا نہیں کر سکتا آنکھ ہوتا دیکھو، کان ہوتا سنو، عقل ہوتا سمجھو کہ خود اللہ تعالیٰ اپنی عظمت و بزرگی کے بیان میں بڑوں کی بڑائیوں کا جو اللہ نے خود عطا فرمائی ہیں قرآن شریف میں کس طرح جا بجا بیان کرتا ہے:

۱۔ هوا لذى ارسل رسله بالهدى و دین الحق ليظهره على الدين كله ولو  
کره المشركون (۱۶۰)

ترجمہ: اللہ وہ ذات پاک ہے جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین حق کے ساتھ بھیجا تاکہ وہ اسے سب دنیوں پر غالب کر دے خواہ مشرک سخت ناپسند کریں

۲۔ سبحان الذى اسرى بعده ليلا من المسجد الحرام الى المسجد  
الاقصى الذى باركنا حوله لنريه من آياتنا (۱۶۱)

ترجمہ: پاک ہے وہ ذات جس نے رات کے قلیل حصہ میں مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ تک اپنے بندے کو سیر کرائی، با برکت بنادیا ہم نے اس کے گرد نواح کو تاکہ ہم اپنے بندے کو اپنی قدرت کی نشانیاں دکھائیں۔

۳۔ ”هو الذى انزل السكينة فى قلوب المؤمنين ليزدادوا ايمانا مع  
ايمانهم (۱۶۲)

ترجمہ: اللہ کی ذات پاک وہ ہے جس نے مومن بندوں کے دلوں پر سکینہ نازل فرمایا تاکہ ان میں ایمان زیادہ ہو جائے۔

اس طرح کی آیات بہت ہیں اور ابنا نے اللہ تعالیٰ کی عظمت کے بیان میں اپنی شانوں کا بیان کیا ہے جو اللہ تعالیٰ نے ان کو عطا فرمائی ہیں حضرت داؤ اور حضرت سلیمان عليهما السلام نے کہا:

”وقالا الحمد لله الذى فضلنا على كثير من عباده“

۹۱۔ الْقَصَّة آیت ۱۶۰

۹۲۔ الْأَسْرَاء آیت ۱

۹۳۔ الْأَنْجَن آیت ۲

المؤمنين“) (۱۶۳)

ترجمہ: اور ان دونوں نے کہا تمام تعریفیں اس اللہ کے لئے ہیں جس نے ہم کو اپنے کثیر مون بندوں پر فضیلت عطا فرمائی۔  
اور حدیث شریف میں ہے کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بیت المقدس میں اللہ تعالیٰ کی شناس طرح بیان کی:

”الحمد لله الذي أرسلني رحمة للعالمين و كافية للناس  
اجمعين بشيراً و نذيراً و انزل على الفرقان فيه تبيان لكل  
شيء و جعل امتى خير امة وسطاً و جعل امتى هم الاولون و  
هم الآخرون و شرح لي صدرى و وضع عنى وزرى و رفع  
لي ذكرى و جعلنى فاتحاً و خاتماً“ (۱۶۴)

ترجمہ: تمام تعریفیں اس ذات باری تعالیٰ کے لئے سزاوار ہیں جس نے مجھے رحمت عالم بنا کر بھیجا اور تمام لوگوں کے لئے خوشخبری دینے والا اور ڈرانے والا بنایا اور میرے اوپر قرآن عظیم نازل کیا جو ہر چیز کا بیان ہے اور میری امت کو درمیانی اور بہترین امت بنایا اور میری امت کو اول و آخر بنایا اور میرے سینے کو کھول دیا اور میرے بوجھ کو دور کیا اور میرے ذکر کو بلند کیا اور مجھے فاتح و خاتم بنایا۔

پھر تنبیہ الغافلین میں لکھا ہے:

”اوّل جس مقام میں اس مالکِ حقیقی کی عظمت اور مالکیت کا بیان جس نے کیا ہے تو اس کو ضروری ہوا ہے کہ سب کی چھٹائی خصوصاً ان لوگوں کی بے اختیاری و عاجزی کا بیان کرے کہ جن کی بڑائی عوام کی نظر و میں چھائی ہوئی ہے۔

۱۶۳۔ انمل آیت ۱۵

۱۶۴۔ تفسیر ابن جریر طبری: ج ۱۵، ص ۸ دار الفکر، بیروت ۱۴۰۵ھ

یہ قاعدہ نہ قرآن سے نقل کیا ہے نہ حدیث سے بلکہ قرآن و حدیث میں نبیوں کی تعظیم و تکریم کا مطلق حکم ہے کسی حال کی کسی زمانے کی کسی مکان کی قید نہیں ہے اور ان کی توہین و تحفیر کرنے پر وعدہ بھی عام ہے۔ صاف لکھا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شان کی تصریح رب و شتم میں داخل ہے اور اس کا مرتكب بالاجماع کافر ہے۔

”قال محمد بن سحنون اجمع العلماء ان شاتم النبی صلی اللہ علیہ وسلم المتنقص له کافر و الوعید جار علیہ بعذاب اللہ له و حکمه عند الامة القتل و من شک فی کفره و عذابه فقد کفر“ (۱۶۵)

ترجمہ: محمد بن سحنون نے کہا علماء کرام کا اس بات پر اجماع ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو گالی دینے والا اور ان کی تنقیص کرنے والا کافر ہے اللہ کے عذاب کی عبید اس پر جاری ہو گئی امت کے نزدیک اس کا قتل (واجب) ہے اور جس نے اس کے کفر و عذاب میں شک کیا وہ بھی کافر ہے۔

ایسی کھلی ہوئی بات کو نہ سمجھنا یا سمجھ بوجھ کر انبیا کے استخفاف کو (جو باجماع امت کفر ہے جیسا کہ چپی میں لکھا ہے) اقبال و تسلیم کرنا اور اس کو ضروری قرار دینا کیا عقل و دین کے نزدیک درست ہے؟ کوئی ان سے پوچھئے کہ (تنبیہ الغافلین کی مذکورہ عبارت میں) ”ضروری“ کے کیا معنی ہیں؟ اور اس کا یہاں کیا محل ہے؟ جس نے نبیوں کی چھٹائی (تحفیر) اسماعیل دہلوی کی طرح نہ لکھی وہ سب عظمت الہی کے بیان میں قاصر اور امر ضروری کے تارک ہیں۔

پھر تنبیہ الغافلین میں ہے:

چنانچہ شیخ سعدی کہتے ہیں گلستان میں

اگر تغ قهر بر کشد نبی و ولی سر در کشد  
گر به محشر خطاب قهر کند انبیارانہ جائے مغفرت است

اور بوستان میں ہے:

در آن روز گرفعل پر سن و قول اولو العزم را تن بلزد ز ہول  
 یہاں کئی باتیں غور طلب ہیں ایک تو یہ کہ اتنی اہم بحث میں قرآن و حدیث اور اجماع  
 کو چھوڑ کر شیخ سعدی کے اشعار کو نقل کرنا سوائے جنوں کے اور کیا سمجھا جائے؟ دوسرے یہ  
 کہ وہ گستاخیاں اور بے ادبیاں جو حضرات انیا علیہم السلام کی شان میں اسمعیل دہلوی  
 صاحب سے ہوئیں جن کے باعث مولوی فضل حق خیر آبادی نے تحقیق الفتویٰ میں اسمعیل  
 دہلوی کے رو برواس کی تکفیر کی اور ان سے کچھ جواب نہ بن پڑا ایسی گستاخیاں اور بے  
 ادبیاں شیخ سعدی کے کلام میں کہاں؟ اے صاحب تنبیہ الغافلین تمہارے لکھنے سے ظاہر  
 ہوتا ہے کہ تم نے اسمعیل دہلوی کے مخالفین کی تحریریں دیکھیں ہیں اس صورت میں اگر مخالفین  
 کی دلیلیں ناقص و باطل تھیں تو اس کا جواب لکھتے تاکہ مخالفین کو ہدایت ہوتی، اس گالی گلوچ  
 سے کیا حاصل؟ اور اگر وہ دلیلیں حق اور لا جواب تھیں تو اتنا کہہ دیتے کہ اسمعیل صاحب نبی  
 معصوم یا فرشتہ نہ تھے خطا ہوئی، خیر یہ بھی نہ کہتے تو کم از کم سکوت کرتے جیسا کہ اسمعیل  
 صاحب نے کیا تھا اور مخالفین کی تحریر و تقریر کا کچھ ذکر زبان پر نہ لاتے اور اگر یہ بھی نہ ہو سکتا  
 تھا اور بغیر کلام نہیں رہا جا رہا تھا اور ہٹ دھرمی کا غلبہ تھا تو یہی کہہ گئے ہوتے کہ انہوں نے  
 نبیوں کی چھٹائی (تحقیر) نہیں لکھی اور جو انہوں نے لکھا ہے وہ چھٹائی (تحقیر) نہیں ہے اس  
 سے تو بہتر تھا کہ تم نے اقبال و اعتراض کر لیا کہ انہوں نے نبیوں کی چھٹائی (تحقیر) لکھی ہے  
 اور اس کی جو توجیہ کی ہے وہ عذر گناہ بدتر از گناہ کے قبیل سے ہے۔

یہ بات یہ ہے کہ اسمعیل دہلوی کونہ خدا کا ڈر، نہ نبی کا لحاظ، جہاں انیا زبان پر آگئے  
 جو چاہا لکھ دیا، جہاں خدا کی طرف متوجہ ہوئے جو چاہا بک دیا، خدا سے کب ان کو درگذر ہے  
 ، صاف لکھ دیا کہ ”بے سبب درگز نہیں کر سکتا“۔ تیسرا بات تحریف و افتخار اس فرقہ کا شعار  
 ہے مآۃ المسائل اور اربعین مسائل وغیرہ کتب میں مشکلاۃ کی شروع سے نقل کرنے میں  
 تحریف کی۔ مثل مشہور ہے کہ شملہ بقدر علم باید۔  
 لہذا تنبیہ الغافلین میں گلستان کی نقل میں تحریف کر کے اجر حاصل کر لیا اصل گلستان

میں یوں ہے:

اگر تنغ قہر بر کشد      نبی و ولی سر در کشد  
اگر غزہ لطف محباید      بدال را به نیکاں در رساند

### قطعہ

گر بخشن خطاب قہر کند      انپیاراچہ جائے معذرت است  
پرده از روئے لطف گر بردار      کاشقیا را امید مغفرت است  
جو تنبیہ الغافلین کلکتہ سے چھپی تھی اس میں صرف گلستان و بوستان کا حوالہ تھا اب جو  
دلی سے چھپی ہے اس میں اور بلند پروازی کی کشخ فرید الدین عطار کے پند نامہ کا حوالہ  
دے کر یہ شعر لکھ دیا:

دل اندر صمد باید اے دست بست      کہ عاجز تر است از صنم ہر کہ ہست  
یہ وہی مثل ہے کہ:

چہ خوش گفت سعدی در زلخا      الا یا ایها الساقی ادر کاسا و ناولها  
پند نامہ عطار کی یہ بخوبی ہے اکثر طلبہ کو اس کے شعر یاد ہوتے ہیں اس کا مطلع یہ ہے:  
حمد بے حد مر خدائے پاک را      آنکہ ایماں داد مشت خاک را  
جب گلستان اور پند نامہ جیسی مشہور کتابوں میں ان حضرات کا یہ حال ہے پھر غیر مشہور  
کتابوں کی نقل اور عربی عبارتوں کے ترجمے میں کیسے ان کا اعتبار کیا جائے۔

### تقویت الایمان میں تحریف

اے مسلمانو! ان لوگوں کی کتابوں کے پڑھنے سے بچوں عجیب طرح کے فساد ان میں  
بھرے ہوئے ہیں، ابھی تقویت الایمان کا ایک نسخہ دیکھا جو دہلی میں حافظ محمد پیر خاں کے  
اهتمام سے ۱۲۶۷ھ میں چھپا ہوا ہے اس پر حاشیہ بھی چڑھایا ہے اس حاشیہ میں مخالفین کے  
بعض اعتراضات کا جواب دینے کی کوشش کی ہے اور تقویت الایمان سے رفع ملامت کی  
کوشش کی ہے۔ تقویت الایمان کے بعض الفاظ جن پر اہل سنت نے مواخذہ کیا تھا ان کو بدل

دیا ہے مثلاً شفاعت کی بحث میں جہاں اصل تقویت الایمان میں ”بے سبب درگز ر نہیں کر سکتا“، لکھا تھا وہاں اس کو ”بے سبب درگز نہیں کرتا“، کر دیا، یہ سب حرکتیں بے جا ہیں اگر یہ لفظ تمہارے نزدیک بھی برائی تمہیں معلوم ہوئی تھی تو حاشیہ پر صاف لکھ دیتے ایمان والے ہونے کا یہی تقاضا تھا اصل کتاب میں ردود بال کرنا کیا معنی رکھتا ہے اور اس سے کیا حاصل؟ تمہاری یہ حرکت صاحب تقویت الایمان پر سے اعتراض رفع نہیں کر سکتی بلکہ دلالت التزامی سے سمجھنے والے سمجھ جائیں گے تم ان الفاظ کو ویسا ہی سمجھتے ہو جیسا ہم سمجھتے ہیں ہم زبان سے بھی وہی کہتے ہیں جیسا دل میں سمجھتے ہیں مگر تم زبان سے نہیں کہتے جن باقتوں پر ہم نے گرفت کی ہے وہ تمہارے نزدیک بھی بڑی ہیں جبھی تو الٹ پلٹ اور تبدیلی کرتے ہو مگر تعصب اور خن پروری سے تعریف کیے جاتے ہو اور ان الفاظ پر گرفت کرنے والوں کو برا بھلا کہتے ہو اور اس چالاکی اور بے باکی سے اگر تمہارا مقصد یہ ہے کہ لوگ جان جائیں کہ اسلامی دہلوی نے ایسے ہی لکھا تھا تو یہ مقصد ہرگز حاصل نہیں ہو سکتا بلکہ اٹھی تمہاری ہی فضیحت ہوگی کیونکہ ایک تو تم سے پہلے چھپے ہوئے نئے کلکتہ، لکھنؤ اور دہلی میں بکثرت موجود ہیں، دوسرا یہ کہ خود اسلامی دہلوی سے انھیں عبارتوں اور انھیں الفاظ پر علمانے بحث کی اور ہر ہر طرح کی تحریر و تقریر ہوئی ان تحریروں میں یہ الفاظ موجود ہیں، تحقیق الفتوی میں دیکھ لو کہ سوال میں بھی ”نہیں کر سکتا“ موجود ہے اور جواب میں بھی اسی کا رد کیا ہے۔

اور جب سے اب تک کیا اسلامی دہلوی اور کیا ان کے قبیعین و پیر و کار ہر طرح کی گفتگو اور سمجھیں کرتے رہے مگر ان الفاظ کا کسی نے انکار نہیں کیا بہر حال اگر ایمان دار ہو تو صاف چھاپ دو کہ ہم سے خط ہوئی اور پرانے نسخوں سے مقابلہ کر کے اپنی غلطی کا اعتراف کرو یہ کوئی شرم کی بات نہیں اور یہ بھی سمجھ لو کہ فقط ایک لفظ کی تبدیلی سے تقویت الایمان کے بیان شفاعت کی ساری قباحتیں دور نہیں ہو سکتیں نہ وہ جو میں نے اوپر بیان کیں اور نہ وہ جو تحقیق الفتوی وغیرہ میں مذکور ہیں۔

تمت

الحمد لله اولاً و اخرا